

# తెలుగు సంగతులు

# తెలుగు సంగతులు

బూదరాజు రాధాకృష్ణ



Publications 2003

telugu sangatulu (Essays on Language, literature and reviews)

b y

#### Budaraju Radhakrishna

© Author

- Cover Design : Vivid Design Ventures & 040-55588819
- *Type Setting* : Mahathi Creations & 040-2765 1085
- Printed at : Akruthi Offset Printers Chikkadpally, Hyderabad & 040-2766 4525

#### For Copies :

- Media House Publications

   1-9-289/4, Behind Post Office
   Vidyanagar, Hyderabad
   Phone : 040 27607307
- 1 Visaalaandra Book House and all other leading book shops

Price : Rs.75

# నా మాట

**కొం**తకాలంగా గ్రంథరూపంలో వెలువడని నా ముద్రితాముద్రిత రచనలను ప్రచురించాలనుకుంటున్నాను. భాషాసాహిత్య విమర్శన పరిశోధన విషయంలో నాకున్న భావాలనూ ఆదర్శాలనూ లోకానికి తెలియజెప్పి లోకదృష్టిలో నా తప్పొప్పులేవో తెలుసుకోవాలనే కోరిక వయుసుతోబాటు పెరుగుతుండగా అందుకు [పోత్సహించిన మిత్రుడు దాక్టర్ గోవిందరాజు చక్రధర్. నా కోరికా అతడి సహాయ సహకారాలూ ఈ గ్రంథంగా రూపుకట్నాయి.

ఇందులో భాషా సాహిత్య వ్యాసాలతోబాటు నేను రెండున్నర దశాబ్దాలుగా అప్పుడప్పుడు చేసిన గ్రంథసమీక్షలనుంచి నా భావాలను స్పష్టీకరించేవాటిని చేర్చాను. చేసిన సమీక్షల్లో ఇవి పదోవంతు మాత్రమే-సంఖ్యాత్మకంగా. అదనంగా మరి ఇద్దరు నన్ను ప్రశ్నించి నేను రాసి ఇచ్చిన సమాధానాలను పత్రికాముఖంగా ప్రచురించారు. వాటిని కూడా ఈ గ్రంథంలో చేర్చాను. ఆయా విషయాల్లో నా అభిప్రాయాలను విస్పష్టంగా ఇవి ప్రదర్శిస్తాయని నా నమ్మిక.

ఈ గ్రంధాన్ని సాహితీపరులు సమాదరిస్తారని ఆశిస్తున్నాను.

గ్రంథ ప్రచురణకర్తలయిన మీడియాహౌస్ పబ్లికేషన్స్వేరికి, దాక్టర్ చక్రధర్ గారికీ నా కృతజ్ఞతలు.

– బూదరాజు రాధాకృష్ణ

హైదరాబాద్ 20.8.2003

# మీడియా హౌస్ పజ్లకేషన్స్ పుస్తకాలు

|                                           | -                              |                                     |     |  |
|-------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------|-----|--|
| 1.                                        | మీరు సామాన్యులు కారు           | ఆకెళ్ళ రాఘవేంద్ర                    | 75  |  |
| 2.                                        | మీ గురించి మీకు తెలుసా ?       | డాక్టర్ పి.ఎస్.గోపాలకృష్ణ           | 75  |  |
| 3.                                        | ఫన్దేహాలు                      | హాస్యబ్రహ్మ శంకరనారాయణ              | 100 |  |
| 4.                                        | 'పనె'పరాగ్                     | హాస్యటప్మా శంకరనారాయణ               | 50  |  |
| 5.                                        | శంకరనారాయణ                     | హాస్యబహ్మ శంకరనారాయణ                | 100 |  |
|                                           | అప్రస్తుత ప్రసంగాలు            |                                     |     |  |
| 6.                                        | జయదేవ్ కార్మూన్లు              | జయదేవ్                              | 100 |  |
| 7.                                        | నిజాం−[బిబీష్ సంబంధాలు         | సరోజినీ రేగాని                      | 150 |  |
| 8.                                        | జర్నలిస్టులకోసం                | డాక్టర్ గోవిందరాజు చక్రధర్          | 70  |  |
| 9.                                        | అనువదించడం ఎలా?                | డాక్టర్ గోవిందరాజు చక్రధర్          | 90  |  |
| 10.                                       | (పచారం పొందడం ఎలా?             | డాక్టర్ గోవిందరాజు చక్రధర్          | 70  |  |
| 11.                                       | వ్యాస్తప్రభ                    | డాక్టర్ పొత్తూరి వెంకటేశ్వరరావు     | 150 |  |
| 12.                                       | చింతన                          | డాక్టర్ పొత్తూరి వెంకటేశ్వరరావు     | 50  |  |
| 13.                                       | చిరస్మరణీయులు                  | డాక్టర్ పొత్తూరి వెంకటేశ్వరరావు     | 50  |  |
| 14.                                       | అనువాదపాఠాలు                   | బూదరాజు రాధాకృష్ణ                   | 60  |  |
| 15.                                       | విన్నంత కన్నంత                 | బూదరాజు రాధాకృష్ణ                   | 100 |  |
| 16.                                       | మంచిజర్నలిస్టు కావాలంటే        | బూదరాజు రాధాకృష్ణ                   | 75  |  |
| 17.                                       | సాంతకథ                         | రాంభట్ల కృష్ణమూర్తి                 | 80  |  |
| 18.                                       | మన భాష                         | డాక్టర్ డి.చంద్రశేఖర రెడ్డి         | 100 |  |
| 19.                                       | సంహిత (సాహిత్యవ్యాసాలు)        | డాక్టర్ డి.చంద్రశేఖర రెడ్డి         | 100 |  |
| 20.                                       | <b>బలపంతులు</b> (అనువాదకవితలు) |                                     | 30  |  |
| 21.                                       | నిపురు                         | కాకాని చక్రపాణి కథలు                | 60  |  |
| 22.                                       | పతితపావని, థ్రిల్లింత          | కాకాని చక్రపాణి (ఒక్కోసంపుటి)       | 50  |  |
|                                           |                                | కథల సంకలనాలు                        |     |  |
| 23.                                       | <b>ది ఘోస్ట్</b> (నవల)         | కాకాని చక్రపాణి, గోవిందరాజు చక్రధర్ | 60  |  |
| 24.                                       | <b>గోరంతదీపం</b> (నవల)         | కాకాని చక్రపాణి, గోవిందరాజు చక్రధర్ | 30  |  |
| 25.                                       | Damodaram Sanjivayya           |                                     |     |  |
|                                           | and his times                  | Dr. G. Venkata Rajam                | 450 |  |
| ప్రతులకు                                  |                                |                                     |     |  |
| Media House Publications                  |                                |                                     |     |  |
| 1-9-289/4, Behind Post Office, Vidyanagar |                                |                                     |     |  |
| Hyderabad - 500 044. & : 2760 7307        |                                |                                     |     |  |

මටපීම්ට

## అసుకూల శత్రువులకు

## **విషయసూచిక**

| I.  | భాష      |                                                 | 7         |
|-----|----------|-------------------------------------------------|-----------|
|     | 1.       | మన తెలుగులో తెలుగెంత?                           | 8         |
|     | 2.       | స్వాతంత్ర్య సమరం : కొత్తమాటల పుట్టుక            | 24        |
|     | 3.       | ప్రాచీన సాహిత్య భాష                             | 27        |
|     | 4.       | శాసన పరిశోధకులుగా ప్రభాకరశాస్ర్రిగారు           | 40        |
|     |          |                                                 |           |
| II. | సాహిత్యం |                                                 | <b>46</b> |
|     | 1.       | విషాద నాటకమా? విషాదాంత నాటకమా?                  | 47        |
|     | 2.       | విషాద నాటకము – లక్షణాలు                         | 50        |
|     | 3.       | స్వాతంత్ర్య సమరంలో తెలుగువారి జాతీయ కవితలు      | 54        |
|     | 4.       | తెలుగు సాహిత్యంలో జాతీయత, ఉపజాతీయత, అంతర్జాతీయత | 58        |
|     | 5.       | తెలుగులో సాహిత్య విమర్శ                         | 67        |
|     | 6.       | అవధాన (పదర్శనలు                                 | 74        |
|     |          |                                                 |           |
|     |          | •                                               |           |

- III. గ్రంథ సమీక్షలు 81
- IV. అనుబంధం : ఇంటర్యూలు 158

# I. ಭಾಷ

## 1. ಮನ ತೆಲುಗುಲ್ ತೆಲುಗಿಂತ?

🏵 నం తెలుగువాళ్లం. మనం మాట్లాడేది తెలుగు. రాసేది తెలుగు. కదూ! ఇంతకూ మనం మాట్లాడేదాన్ని ఏమంటారు? 'భాష' అంటాం కదూ! ఆమాట తెలుగేనా? ఎవరన్నా దాన్ని 'బాస' అంటే, నోరుతీరక్క (తిరగన్ది నాలికేగాని, పేరుమటుకు 'నోరు'కు వచ్చింది!), చదువురాక అలా పలికారనుకుంటాం. 'భాష' అనేది 'సంస్మ్రతం' మాట. దాన్ని మార్చి 'బాస' అని 'అచ్చతెలుగు'లో కూడా అంటారు. ఇలా మనం పరికేమాటలనుబట్టి తెలుగు 'సంస్మృతం'లోంచి పుట్టిందన్నారు మన పెద్దలు. అలాగని గట్టిగా నమ్మారు, చెప్పారు, రాశారు! (కొన్నాళ్లకు అమాట సరికాదని మరికొందరు చెప్పారు. మనది 'ద్రవిడ భాష'ల్లో ఒకటన్నారు వాళ్లు). మనపెద్దలలా ఎందుకన్నారంటే మనం వాడే మాటల్లో చాలా వరకు 'సంస్మతం' మాటలేగదా మరి. వాళ్లు గుర్తించందేమంటే మన మింకా ఎన్నో 'భాష'ల నుంచి మాటలు ఎరువుతెచ్చుకొని ఎదాపెదా వాడుతుంటామని. మాట లెక్కడిసుంచి వచ్చినా వాటిని వాడే తీరుమటుకు తెలుగువాళ్లదే. తెలుగుతీరులో మాట్లాడేటప్పుడు మాటలెవరి వయినా, ఎక్కడివైనా 'భాష' మటుకు మనదే. ఈ మాటలు రాసేటప్పుడు చేతులు కట్టుకుని మరీ రాస్తున్నాను సుమా. గుర్తించండి. ఈ " గుర్తుల నడుమ ఏమున్నా (ఎత్తిరాసి నప్పుడు తప్ప) అది మనం ఎరువుతెచ్చుకున్నదేగాని మనది కాదన్నమాట. సరే. ఈ గొడవంతా ఏమిటో తెలుసుకుందామా? అంతాకాదు - కొంచెంగానే. మనల్నిగురించి మనం ఏమని చెప్పుకుంటామో అక్కడ మొదలేసి, మేలుకున్నప్పుడు మనం అలవాటుగా వాడే మాటల్ని గుర్తుతెచ్చుకొని, మన తెలుగులోని తెలుగెంతో, దాని పస ఎంతో గుర్తిద్దాం. సరేనా?...

ఇంతకీ ఏమన్నాం? మనమేం మాట్లాడ్తామో తెలుసుకుందామని కదూ. ఎందులో? మన 'భాష'లో. 'భాష' అనేది మనసొంత మాట కాదన్నాం గదా. 'సొంత' మనేది కూడా మనసొంతం కాదనీ, అది 'స్వంతం' అనే 'సంస్మతపదం' లోంచి పుట్టిందనీ చెప్పేవాళ్లున్నారు! అది అలా ఉంచండి. ఎరువుమాటలు మాట్లాడినా తెలుగుతీరులోనే మాట్లాడ్తున్నాం అన్నాం, లేదా అనుకొన్నాం గదా. ఆ తీరుకు పేరేమిటి? తెలుగు 'వాక్యం'లో నన్నమాట. 'వాక్యం' కూడా మన మాట కాదు. 'అన్నమాట'కు బదులు మన మేమనగలమబ్బా? 'అర్థం' అనవచ్చునేమో. 'అర్థం' అనేది కూడా 'సంస్మత'మే. కింది ఒత్తుకు పొట్టలో చుక్మవుంటేనే సరిపోతుంది. అది లేకపోతే సగమనే 'అర్థం' వస్తుంది. పొట్టలో చుక్మవుంటే సొమ్మనే 'అర్థం' కూడా వస్తుంది.

మనల్నే మంటారు? తెలుగు 'జాతి' అంటారు. మరో పేరు కూడా వుంది – ఆంధ్రజాతి అని. మనదేమో తెలుగు 'భాష'. మన తెలుగు 'వాక్యా'ల్లో ఎరువు మాటలు వాడినా 'భాష' మటుకు మనదేనని గుర్తుంచుకోండి. మాటకన్నా 'వాక్యం' మన 'భాష'కు సరైన గుర్తన్నమాట. 'అచ్చ మైన తెలుగువాడు (అచ్చం – అనేది సంస్మతంలోని 'అచ్చం'లోనుంచి పుట్టిందంటారు!) మేలుకున్నంతసేపూ మరో 'భాష'లోని మాటలే మాట్లాడుతూ కూడా తాను మాట్లాదేది తెలుగేనంటాడు – అనుకొంటాడు. అక్కడే వస్తుంది గొడవంతా. కళ్ళమూనుకున్నంతసేపూ కలల్లో ఏమనుకుంటాడో మనకు వద్ద, మేలుకున్నప్పుడు ఏమంటాడో అది చాలు. ఏం చేస్పాదో చాలు. మనం వాదే తెలుగులో మరెన్ని 'భాష'ల మాటలు మాద్దాదుతామో – చదువుకున్నవాళ్లకన్నా చదువురాని వాళ్లయితే తక్కువగా ఎరువు తెచ్చుకుంటారుగాని, ఎరువు మటుకు తప్పదు. అందుకు సిగ్తుపదనక్కరలేదు. అందరూ అంతే. మనదే వింతకాదు.

మంచిది. ఆ వివరాలు తెలుసుకుందామా? ఇది 'సంస్ఫ్రతం'లోని వివరంకాదు. ఆ 'భాష'లో ఆ మాటకు 'బొక్క/ పొక్క' అని 'అర్ధం'. వచ్చే 'వారం' నుంచీ అదేపని చేద్దాం. (కటకటా – 'వారం' 'కూడా' 'సంస్ఫ్రతం' వాసరం లోంచి వచ్చిందే). వచ్చే సంచికనుంచి (సంచిక – కూడా 'సంస్థ్రత' మనే!) ఏం చేద్దాం? ఏదో చేయాలిగదా!

ఎవరది? తెలుగువాడిలాగుంది. ఏం చేస్తున్నాడు? పడకమీంచి లేస్తున్నాడు కాబోలు. ఎందుకో మరి? తెల్లవారింది కదా. అంటే ఏమిటి? ఎవర్నడిగినా 'నిద్ర' లేచాడంటారేమిటి? 'నిద్ర' తెలుగుకాదే – 'సంస్మత'మేనే. కాకపోతే 'నిదర' అంటారు. పెద్దవాళ్లయితే 'నిదుర' అంటారు. అంతే మార్పు. తెల్లవారిందనటానికి గుర్తేమిటి? పల్లెటూరివాడయితే 'పొద్దు పొడవట' మంటాడు ఇప్పటికీ. అదిన్నీ చదువురాని వాడైతేనే. కొంచెం చదువుకున్నవాడైతే 'సూర్యుదు' కనిపించటం లేదా? అని నిగ్గదీయవచ్చు. 'సూరీడు' అన్నా కూడా 'సంస్మతం' నుంచి వచ్చి తెలుగువాడిలాగా మసలేవాడేనన్నమాట. పొద్దుపొడిచిం దెక్కడ? అంటే 'తూర్పున' అనవచ్చు ఎవరైనా. తూర్పంటే? 'సూర్యుడు' పొద్దున కనిపించే 'దిక్కు'. ఈ 'దిక్కు'మాలిన 'దిక్కు' కూడా సంస్మత'మే. 'వలను, వైపు' వంటి మాటలను పూర్తిగా మరిచిపోయామో, గుర్తుకు రావో చెప్పలేం. 'దిక్కు' కాదు – మరో మాట చెప్పమంటే 'దిశ' అంటాం. అదీ 'సంస్మత'మే మరి. పోనీ నాలుగు 'దిక్కు'లూ చెప్పమంటే చెప్పేవాటిలో 'ఉత్తరం', దక్షిణం' సంస్మ్రతంలోంచి వచ్చినవే. ఒకప్పుడు ఉత్తరాన్ని 'వద' అనేవాళ్లు. అలవాటు తప్పిపోయింది. దక్షిణాన్ని 'తెన్ను' అనేవాళ్లు. అలవాటు తప్పింది. ఇప్పుడు వడలు తింటాం. ఇంకా 'వడగాలి'లో ఆ మాట నిలిచింది. విడిగా మటుకు కాదు. ఎప్పుడూ 'మటుకు' వాడకపోతే 'మాత్రం' అనకూడదా అనకండి. అదీ సంస్మతమే. సరే, మొత్తానికి తెలుగువాడు 'సూర్యుదు' తూర్పు 'దిక్కున' పుట్టే టప్పటికి 'నిద్రి' లేచాడని ఒప్పుకుందాం. ఆ పుట్టడాన్ని 'పొడిచా'డని చెప్తే చదువురానివాడో పల్లెటూరివాడో అంటారు. 'ఉదయించా'డని సంస్మతం మాట వాడ్తే గొప్ప.

నిద్రలేచినప్పటినుంచీ.....

ఇలా 'ని(ర'లేచిన మనవాడు వెంటనే మొదలు పెట్టిన పని 'మొఖం' కడుక్కోవడం. అదే 'మొహామని కూడా అంటాం. 'మోము' అనే వాళ్లెవరైనా ఉన్నారో లేదో తెలీదు. అది సంస్మతం లోని 'ముఖం' అన్నమాట. పల్లెటూళ్లోనివాడు వేపపుల్లతోనో కానుగ/ గానుగ పుల్లతోనో, లేదా కచ్చిక, బౌగ్గులాంటి వాటితోనో పని నెరవేర్చుకుంటే 'పేస్టు' 'బ్రష్న' అని 'ఇంగ్రీషు' పేర్లతో పిలిచేవాటితో మరికొందరు అదేపనిచేస్తారు. కొందరు 'పేస్టు'కు బదులు పళ్లపొడిని, లేదా 'టూత్పౌదరు'ను వాద్తారు. 'విద్యావంతు'లయితే – అంటే తెలుగులో చదువుకున్నవాళ్లయితే – ఈ పనికి 'దంతధావనం' అనే పేరు చెప్తారు సంస్ముతంలో. ఇంగ్లీషులో చెప్పదలిస్తే. 'బ్రష్ చేశా'మంటారు. ఈ పని పూర్తికావాలంటే పుక్మిలించి ఉమ్మితే చాలదు. ఆ ముఖానికి 'సబ్బు' పట్టించాలి. అది 'సాబున్' అనే హిందీ మాటలోంచి వచ్చింది. ఇంగ్లీషు చదివినవాళ్లు 'సోప్' వాద్తారన్నమాట. ఇంకా గొప్పగా చెప్పాలంటే 'సోప్వాటర్' – అనగా సబ్బు నీళ్లతో ముఖం కదుగుతారనాలి. ఆమీదట తమ తమ అలవాట్ల కొద్దీ 'ఫేస్ పౌదర్' రాసేవాళ్లూ, అది చాలదను కుంటే 'సోన్ల' రాసేవాళ్లూ లేకపోలేదు. తరవాత తల దువ్వకతప్పదు. మరిచాను. తడిమొహాన్ని 'టవల్'తో ఇంగ్లీషు నేర్చినవాళ్లు తుడిస్తే, ఆ భాష రానివాళ్లు తుందుగుడ్డతోనో 'తువాలు'తోనే అద్దుతారు. 'టవల్' తమ్ముదో చెల్లెలో 'ళువాలు'. ఇంగ్లీషు ద్వారానో, నేరుగా (ఫెంచి నుంచో మనకు వచ్చినమాట ఆ తువాలు. తల దువ్వటానికి దువ్వెన ఎక్కదుందని 'భార్య'ను కేకేసి అదిగేవాళ్లు కొందరు. ఆమెగారు సంస్మ్రతంలో భార్య. తెలుగులో ఇల్లాలు. ఇంగ్లీషులో 'పైఫ్'సు ('f' రాయటానికి తెలుగులో వీల్లేక సంస్మ్రతం నుంచి అరువుతెచ్చుకొన్న 'ఫ'సు రాస్తున్నాను. ఏమీ అనుకోవద్ద!) అదుగుతారు. కొందరయితే 'కూంబు' కావాలంటారు – ఇంగ్లీషు మాటలో. ఆమెను తెలుగులో 'పెంద్దాం', 'పెళ్లాం' అనవచ్చు. 'ఆలు' అని అనవచ్చుగాని తెలుగు వాళ్లకి తిట్లలో 'మాత్రమే' ఆ మాట గుర్తుకు వస్తుంది. ఇది 'అన్యాయ'మే కావచ్చుగాని అది సంస్ముతం మాట. అదే చిక్కు

పైన చెప్పినపని అయ్యా కాకముందే చద్ది తినేవాళ్లున్నారో లేదో తెలీదు నాకు. ఇప్పుడు పాలుతాగేవాళ్లు పనిబిడ్డలే మరి. తరవాణి కోసం అంగలార్చే వాళ్లున్నారా? చెప్పలేం. కొందరికి 'కాఫీ' కావాలి. మరికొందరికి 'బీ'. 'కాఫీ' అనేది ఇంగ్లీషు మాట అనుకుంటాంగాని అది అరబిక్ మాట. అరబ్బీనుంచి ఇంగ్లీషు వాళ్లు అలవాటు చేసుకొని మనకు నేర్పిన మాట. 'కాఫీ' సచ్చని వాళ్లకి 'బీ' తప్పదు – కోస్తాలో, రాయలసీమలో. తెలంగాణాలో 'చాయ్' కావాలి. రెందూ ఒకబేగాని పేర్లు వేరు. మా చిన్నతనంలో 'తేనీరు' తాగేవాళ్లు! 'తే- టీ-, చాయ్' అనే మూడు మాటలూ చైనావాళ్లవే మొదల్లో. ఉత్తర చైనాలో 'చా' అనేదాన్నే దక్షిణా చైనాలో 'తే' అంటారు. హిందీ వాళ్లనుంచి పేరువిన్న వాళ్లు 'చాయ్'కి అలవాటుపడితే, ఇంగ్లీషువాళ్లనుంచి తెలుసుకున్న వాళ్లు 'బీ'కి లొంగిపోయారన్నమాట. ఇంగ్లీషులోని 'I' అనేది తెలుగులోని 'త'కుగాని, 'ట'కుగాని 'సరిపోతుంది. తెలుగులో కూడా 'త, ట'లకు మారుపాటు కొన్ని మాటల్లో వుంది. 'తేకు – చెట్టు'ను కొందరు 'బేకు చెట్టు' అంటారు. ఈ రెంటినీ మననుంచి నేర్చుకున్న ఇంగ్లీషువాళ్లు'టిk' (టేకు, టీక్) చెట్లంటున్నారు!

పై కాఫీ, టీలను కొందరు '(స్టాంగ్'గానే 'సేవిస్తారు'. అంటే ఇంగ్లీషు మాటకు తగ్గట్నందే సంస్మతం మాటతో పుచ్చుకుంటారు. కొందరికి వేడిగా వుందాలవి. వెచ్చపెట్టదానికి 'స్టౌల వాడుక పెరిగింది. మరిచాం. 'డికాషన్'కు పాలు కలిపికదా ఇది 'తయా'రయేది. 'డికాక్షన్' అనే ఇంగ్లీషు మాటనుంచి డికాషన్ పుట్టింది. 'తయా'రనేది హిందీ మాట. మునుపు కంచు, ఇత్రడి 'లోటా'ల్లో తాగేవాళ్లు, 'లోటా' హిందీమాట. అంతకుముందు సంస్మత 'పాత్రల్లో తాగేవాళ్లు. కొన్నాళ్లు పింగాణీ కష్పులు' వాదారు. పింగాణీ ఏ భాషలోదో తేల్చలేంగాని 'కష్పు' ఇంగ్లీషుమాటే. ఇప్పుడు స్టీల్గ్లోసులు' వచ్చాయి – తెల్లదొరల భాషనుంచి. పట్టకుంటే చేతులు కాలకుండా 'గాజు గ్లాసులు' వచ్చాయి. 'గ్లాన్' అంటేనే గాజు. మరి గాజుగ్లాసేమిటో? అని అడిగితే 'సేం అదే' అనేవాళ్లున్నారు. 'సేం' ఇంగ్లీషయితే 'అదే' తెలుగు. రెందు మాటలకూ 'అర్ధం' ఒకటే. ఇలాంటివి చాలా మాటలు వాదుతుంటాం : సిగ్గు బిడియం, సేపర్ కాగితం, స్మూదెంటు విద్యార్లి' లాంటివి. సిగ్గ మనసొంతం. బిడియం కూడా అలాటిదేగాని దాన్ని కన్నదంలోనుంచి తెచ్చుకున్నామంటారు కొందరు. 'పేపర్' ఇంగ్లీషుమాట. అదే అర్థమిచ్చే కాగితం ఉర్దూలోని 'కాగత్' నుంచి తెచ్చుకున్నది. 'స్టూడెంట్' తెల్లదొరయితే విద్యార్ధి సంస్మతం వాదు. తెలుగువాదు కావాలంటే 'బడిపిల్లవా'దనాలి. అలాగంటే పసివాదు చిన్నబుచ్చుకోవచ్చు.

ఇంత 'నాగరకత' (ఇది సంస్మతం మాట – దీన్ని 'నాగరికత' అనటం బాగా అలవాట యింది) లేనివాళ్లు 'పాపం' (ఇది సంస్భతం) 'చద్దన్నం'తో సరిపెట్టుకుంటారు. 'చద్ది, చలిది' అంటే చల్లగా పుండేదని అర్ధం – ఇది తెలుగు. కానీ 'అన్నం' సంస్భతంలోనుంచే వచ్చింది. దాన్నే కొందరు 'వణ్ణ'మని తెలు గనుకుంటున్నారు. ఇది – చద్దన్నం – ఒంటికి మంచిదని బామ్మలూ అమ్మమ్మలూ చెప్పినా 'అరోగ్యానికి' మంచిదని 'వైద్యులు' చెప్తేగాని నమ్మం. ఆరోగ్యం సంస్భుతంమాటే – వైద్యుడిలాగా. తెలుగు ఒళ్లు ('ఒడలు')ను 'శరీర'మని సంస్ముతంలో చెప్తే, 'బడాయి'కి 'బడాయి', 'ఫ్యాషన్'కు 'ఫ్యాషనూ' సరిపోతాయి. బడాయి పొందీ నుంచీ, ఫ్యాషన్ ఇంద్రీషునుంచీ దిగుమతైన మాటలు. 'బడా' అంటే పెద్ద, 'బడాయి' అంటే 'పెద్దతనం'. ఈ పెద్దతనం తెలుగు మాటేగాని అది 'పెత్తనం'గా మారి నెత్తినెక్కి కూర్చోటమనే అర్ధం తెచ్చుకుంది. ఇటీవల 'ప్రతి'వాడికీ 'హెల్త్' అనే ఇంగ్లీషు మాటలో చెప్తేగాని నచ్చులంలేదు. 'ప్రతి' అన్నంతవరకు అది సంస్ముతమే. దాన్నీ తెలుగు 'వాడి'నీ కలేసి వాదుతున్నామన్నుమాట.

ఈ 'విధం'గా, ఈ 'రకం'గా చెహ్హ పోతే ఒక 'విషయం' నుంచి మరోదానికి కప్పదాటు వేస్తున్నట్లపుతుంది. విధం, విషయం – ఈ రెందూ సంస్మతం నుంచీ, 'రకం' ఉర్దానుంచీ వచ్చిపద్దాయి. తెలుగులో 'దిక్కు' తోచనంత సంస్మతం, ఉర్దా, ఇంగ్లీషు వంటి భాషలు వచ్చి చేరాయి. వాటినో 'క్రమం ప్రకారం' (ఈ రెందూ సంస్మత వదాలే – 'పదం' కూడా అంతే') వచ్చేసారి నుంచి తెలుసుకుందాం. మొదట ఇంట్లో తరవాత దాని చుట్టుపక్కలో ఎన్నెన్ని భాషల మాటలు వాదుతున్నామో గుర్తిద్దాం.

#### ఇంట్లోనుంచి బయటపడేలోగా

తెలుగువాడు కళ్లు తెరిచాడు. తానొక్కడే కాదు. ఇంచుమించు అదే 'సమయం'లో ఆ ఇందీ ఇల్లాలు, ఆమె అత్తగారు, పిల్లలు, మామగారు కళ్ళుతెరిచారు, వేగుజుక్కతోబాటే. ఒక్కసారి ఆవలించి, ఒళ్లు విరుచుకుని, రేగిన జుట్టు సవరించుకొని, మెల్లగా లేచి కూచున్నారు – తెలుగులే. అలవాటుకొద్దీ పెద్దాయన అరచేతిలో 'శ్రీ' రాసుకొని కళ్లకద్దుకున్నాడు. శ్రీ – సంస్మత పదం. నడికారు ఇంటాయన ('వయసు' అంటే సంస్మత మవుతుంది) అటుగా కదిలి పడకటింట్లోని నిలువుటడ్డం ముందు నిటారుగా నిలబడి అద్దంలో నీడచూసుకున్నాడు. తల దువ్వుకున్నాడు. (దువ్వకున్నది జుట్టునేగాని పేరు తలకు వచ్చింది). ఇల్లాలు బట్టలు సవరించుకొని, నగల చిక్కు విదదీసి, తాళిబొట్టు కళ్లకద్దుకుంది, అత్తగారిలా. 'మంగళసూతం' అన్నామో అది సంస్మతమయి పోతుంది. ఇంటాయన 'లుంగీ' సర్దకొని బయటి కడుగు పెట్టాడు. లుంగీ అనేది హిందీ మాట. పెద్దాయన మటుకు పంచె విదిలించి కట్టుకున్నాడు. పిల్లలు మగతగా మత్తుగా ఇంకా అటూ ఇటూ పార్లుతున్నారు. చంటాడు గీపెట్టాడు. 'డబ్బా' పాలకోనమేమో. డబ్బి హిందీ మాట. మొత్తానికి అద్దంలో పిల్లలుకూడా 'మొహం'చూసుకొని నిక్కర్లు' సర్ధకొని బయటికి పరుగెత్తారు. మొహం సంస్మతంలోని 'ముఖం' నుంచి వచ్చింది. 'మోము' అంటే తెలుగేగాని ఆ మాట వాడే అలవాటు తప్పింది కదా. 'నిక్కర్' ఇంగ్లీషుమాట. 'పొక్కాలు కూడా తగిలించారంటే ఇంగ్లీషుమీద పిాందీ నెక్నించారన్నమాట.

'అసలు' వీళ్ల శెలుగువాళ్లే కదూ? 'అసలు' తెలుగుకాదు. హిందీ నుంచి వచ్చింది. తెలుగు మాట అసలుకు బురద అని అర్థం! అవునో కాదో తేల్చుకోవటం మంచిదేకదా. మాటలనుబట్టి కళ్లు, ముక్కు చెవులు, కనుబొమ్మలు, పెదిమలు, చెంపలు, నుదురు, నోరు, మెద, తల, గుండె, పొట్ట, బౌచ్తు, చేళులు, కాళ్లు, వేళ్లు, గోళ్లు, అదుగులు, అరచేతులు, జుట్టు, కొప్పు, మీసం, గడ్డం, దవడలు, కణతలు, వివరికి వెంటుకలు కూడా తెలుగు మాటలేగాని ఇల్లాలి 'జద' సంస్మతంలోని 'జట' నుంచి వచ్చిన మాట. చిన్నపిల్ల తొదుక్యున్న గౌను', చెవికి పెట్టుకున్న 'రెంగు'లూ, జుట్టుకు చుట్టిన 'రిణ్బ'నూ ఇంగ్రీషు మాటలే. అమెగారు కోకకట్టినా, చీరకట్టినా తెలుగువేగాని, 'లంగా' మటుకు ఉర్మామాటే. అయినా నిగ్గుతేల్చాలంటే ఒందిలోపలి 'భాగాల' పేర్లు 'భాగం' లాగానే చాలావరకు సంస్మతపదాలు. నెత్తురు, గుండె, పేగు, మెదదు, ఊపిరితిత్తులు, కండలు, నరాలు, ఎముకలు, కీళ్లు తెలుగు మాటలేగాని మరీ లోపలికిపోయి సిరలు, ధమనులు' మొదలయినవి చూస్తే సంస్మతపదాలి. కాబి లేకుకి పోవాలంటే 'చర్మం' లోపలికి అనే గదా. 'చర్యం' సంస్మత సదం. తెలుగుమాటలయిన 'తోలు, కాట' వంటి వాది' అర్ధాలు' మారిపోయాయి. తోలుతీసిగాని, అటవలిచిగాని చూట్రం తగదుగాని మరో దారిలేదు. విచరాల జోలికి వద్దుగాని 'మారుగా మనం వాదే మాటలంకే గుర్తుచేసుకుందాం (మామూలు – ఉర్చూమాట సుమందీ).

మన 'మనస్సు'లోనో 'బుద్ది'లోనో 'ఊహి'లో 'ఆలోచన'లో పుట్తాయి. కొందరయితే 'హృదయం'లోనే 'భావాలు' పుట్తాయంటారు. ఏది 'నిజ'మో ఏది కల్లో తెలీదుగాని 'నిజం' నిజంగా సంస్భతపదం. కొన్నిసార్లు తెలుగుమాటలున్నా సంస్భతపదాలనో ఉర్దూ మాటలనో ఇంగ్లీషు 'శబ్గె'లనో వాడటంమీద తెలుగువాడికి 'మోజు' ఎక్కువ. శబ్దం సంస్భతం నుంచీ, మోజు ఉర్దూ నుంచీ దిగుమతైనాయి. మనం 'బుజం'మీద 'ఉత్తరీయం'గాని ఆదవాళ్లయితే పమిటకొంగుగాని వేసుకుంటాం. 'మూఫు' అంటే తెలుగు. కానీ దానికి 'బదులు' (ఇది హిందీమాట). సంస్పతం లోని 'భుజం' నుంచి వచ్చిన బుజాన్ని వాడి మూపును ఆవులకూ ఎద్దులకూ 'మూపురం'గా 'బదిలీ' చేశాం. బదిలీ హిందీమాట. ఆమాట కొస్తే 'శరీరం, దేహం' వంటి సంస్భతపదాలు వాడినంతగా 'ఒళ్లు' ('ఫూర్వం' ఒడలు– అనేవాళ్లు. పూర్వం సంస్థుతపదం) అనే మాట వాడం. పూర్వం అనే మాట వాడనివాళ్లు 'గతం'లో అనిగాని 'తొలిరోజుల్లో' అనిగాని అనవచ్చు. గతం సంస్మతం. 'తొలి' తెలుగుమాటేగాని 'రోజు' ఉర్నామాట. దానికి బదులు మనంవాడే 'దినం' సంస్భతపదమే. 'పొద్దు' అనే తెలుగు మాటను కొద్దిమంది వాడుతున్నారింకా. మరో 'భాష'లోని 'పదాన్ని' కలిపి వాడితేనేగాని మనకు 'పసందు'గా ఉండదు. 'పసందు' హిందీపదం. మన 'నాడి'చూసి 'ఆరోగ్యం' గుర్తించి చెప్పే 'వైద్యుడు' - లేదా 'దాక్టరు' మనకు 'రక్తపోటు' ఉందోలేదో చెప్తాడేగాని 'నెత్తురు ా. పోటు' లేదని నమ్మకం చెప్పడు! నాడి, ఆరోగ్యం, వైద్యుడు, రక్తం – ఇవి సంస్కృత పదాలు. దాక్టరేమో ఇంగ్లీషు మాట. ఆరోగ్యం 'విషయం' ప్రస్తుతానికి అలావుంచి మన తెలుగువాళ్ల 'వేషం' ఎలా వుందో చూద్దామా? (విషయం, ప్రస్తుతం - సంస్మత పదాలని మరిచిపోకండి).

గదిలోంచి బయటకువస్తూ - తెలంగాణాలోనయితే 'ఆర్ర'లోంచి - ఇల్లాలు తలలో పెట్టుకున్న వాడిపోయిన పూలచెందును 'కిటికీ'లోంచి బయటకు గిరవాటేసింది. ఆర్ర, కిటికీ - ఈ రెందూ ఉర్మూలోంచి వచ్చిన మాటలు. ఆ చెందులో ఏపూలున్నాయో చూస్తే - 'దూరం' నుంచి చూపానలేదు గాని - ఏపుంటాయో 'ఊహించి' చెప్పవచ్చు. దూరం, ఊహ - రెందూ సంస్మత పదాలే. చెందులో ఉండేవి 'మల్లె, జాజి, మందార, కనకాంబరం, సంపెంగ, బంతి, చేమంతి' పూలతో 'మహా' అయితే 'దవసం, మరువం' కావచ్చు. మల్లె 'మల్లీ' శబ్దం నుంచీ, సంపెంగ 'చంపక' శబ్దం నుంచీ, చేమంతి 'సేవంతీ' శబ్దం నుంచీ సంస్మతంలోనుంచి'మహా'లాగానే వచ్చినవే గదా? ఇక్కడ ఆగవద్దు. ఇల్లుదాటి పెరల్లోకి రానీయండి!

#### మన పెరట్లో ఉన్న తెలుగు

తెలుగు 'కుటుంబం' పెరట్లోకి వచ్చింది – తెల్లవారు'జాము'న. కుటుంబం సంస్మతం నుంచి నేరుగా వచ్చిన మాటైతే, జాము సంస్మతంలోని 'యామ' శబ్దం నుంచి మరో భాష (ప్రాకృతం) ద్వారా వచ్చింది. పెరడు చాలా 'విశాల' మయింది. దాదాపు ఓ 'ఎకరం' ఉండవచ్చు. వీటిలో మొదటిది సంస్మతంనుంచీ రెండోది ఇంగ్లీషు నుంచీ వచ్చాయి. వండ్లచెట్లు, పూలచెట్లు, ఆకుకూరమడులు 'వగైరా' ఎన్నో ఉన్నాయందులో. వగైరా ఉర్దూమాట. కొట్టవచ్చినట్లు కనబడే 'కొబ్బరి' చెట్లున్నాయి. కొందరు వాటిని టెంకాయ, తెంకాయ చెట్లని కూడా పిలుస్తారు. 'తెన్' అంటే దక్షిణం. దక్షిణ 'దేశం'లో పెరిగే కాయచెట్టు కాబట్టి టెంకాయ/ తెంకాయ అంటారని కొందరు చెప్తారు. కొబ్బరి తెలుగు మాటగా వినిపించినా అది మలేషియా నుంచి ఇంగ్లీషు దారా వచ్చిన మాట ('కోప్రా' పేరిట అది ఇంగ్లీషు 'నిఘంటువు'ల్లో కెక్కింది). మామిడి మనదేనంటారు. కాని 'సపోటా, జామ' చెట్లు మనవికావు. మొదటిది మధ్య అమెరికాలోని మెక్సికోనుంచి స్పానిష్ భాషలోకి వచ్చి అక్కడి నుంచి మనకు ఇంగ్లీషు ద్వారా వచ్చింది. జామ న్యూగినీ అనే దక్షిణ అమెరికా దేశం నుంచి వచ్చింది. ఇంటికప్పుకు పాకించిన తీగ లేవో ఉన్నట్లుంది. అవును. 'మాలతి, బోగంమల్లె, సంపెంగ' తీగలవి. మాలతి సంస్మతం నుంచి నేరుగానూ సంపెంగ కొద్ది మార్పుతోనూ వస్తే బోగంమల్లె టక్కుటిక్కులతో 'తమాషా'గా వచ్చింది. తమాషా ఉర్దూపదం. 'బోగన్ఐిల్' అనే ఇంగ్లీషు మాటను మనవాళ్లు మార్చి 'బోగం' (సంస్మృతంలోని 'భోగ' శబ్దం నుంచి పుట్టినమాట అది)తో కలిపి, మల్లెకు (మల్లీ – అనే సంస్భతంలో నుంచి వచ్చిన మాటకు) ముడి వేసి వాడేశారు. దాన్నే కొందరు 'కాగితం మల్లె, కాగితంపూవు' అని కూడా పిలుస్తున్నారు. 'కాగితం' పర్షియన్లోని 'కాగజ్' నుంచి ఉర్దూ 'ద్వారా' వచ్చి చేరింది తెలుగులో. ఇంటి కప్పు మీద దోస, గుమ్మడి, బీర తీగలు అల్లుకున్నాయి. గుమ్మడితో ఓ చిన్నగోదు వుంది. బూడిద గుమ్మడి మటుకు మనదేగాని 'తియ్యగుమ్మడి' పేరుకే మనది. అది 'విదేశాల' నుంచి వచ్చిందట. అటువంటి వాటిని 'విశ్వామిత్ర సృష్టి' అని మన పెద్దలు తినేవాళ్లు కాదు ఒకప్పుడు. తియ్యగుమ్మడినే కొందరు మంచి గుమ్మడి అని మన సొంతగుమ్మడిని బూడిదలో పొర్లించేస్తున్నారు.

'విశ్వామిత్ర సృష్టి' అంటే గుర్తుకు వచ్చింది. ఎప్పటి నుంచో మన నేలలో పండిన వాటిని

కప్ప కొన్ని 'సమయా'ల్లో మన 'పూర్వులు' తినేవాళ్లు కారు. అలాంటివన్నీ ఈ పేరిట తినగూడవని నమ్మేవాళ్లు. ఒక కొండగుర్తేమంటే అటువందివన్నీ ఎక్కడనుంచో వచ్చినవని, మన సొంతం కాదనీ తెలుసుకోవచ్చు. ఈ తెలుగు వాళ్ల పెరిట్లోనే కాస్తున్న 'కంది, బెండ, మిరప' ఆ 'బాపతు'వే. బాపతు హిందీ మాట. సమయం, పూర్పులు, విశ్వామిత్ర సృష్టి – సంస్మతపదాలు. కంది పోర్చుగీసువారి 'ద్వారా' వచ్చిన పంట అంటారు. పేరేమో తెలుగు పేరులాగుంది. బెండ పొందీలోని 'భేందీ' నుంచి వచ్చింది. 'మిరియం' పండేది మన 'దేశం'లో. కానీ దానిలాగా 'కారం'గా, 'ఘాటు'గా ఉంటే కాయ మనది కాదు. దక్షిణ అమెరికా నుంచి వచ్చింది. కారం అనేది సంస్మతంలోని 'క్షార' శబ్దం నుంచి వచ్చిందని ఓ 'వ్యాకరణం'లో చెప్పారు. ఘాటు సంస్మతంలోని 'గాధం' నుంచి పుట్టిందంటారు. మొత్తంమీద 'ఆచారపరు'లైన పూర్పులు 'వాసన' ఎక్కువగా ఉన్న ఉల్లి వంటి వాటితో బాటు ఈ 'విదేశ వస్తువులను' కూడా తినేవాళ్లు కాదు. 'వాసస' కూడా సంస్మత పదమే. తెలుగుమాట 'కంపు'. ఒకప్పుదు ఆ మాటకు 'సువాసన' అనే 'అర్థం' ఉండేది. ఇప్పుదు అది తలకిందైపోయింది. పోనీండి.

పెరట్లోనే దొడ్డిగదపకు ఎదురుగా 'తులసికోట' కనిపిస్తున్నది. తులసి సంస్భ్రతం. కోట మటుకు తెలుగుమాట. కొందరు దాన్ని 'రిందానం' (బృందావన శబ్దం నుంచి వచ్చింది) అంటే మరి కొందరు 'పీని' అని ఒరియా మాటతో పిలుస్తుంటారు. 'భూతులసి, రామతులసి' వంది 'భేదాలు' లేకపోలేదు. భేదం సంస్మ్రతమైతే, 'తేదా'లని చెప్తే ఉర్దా, 'రకాలు' అంటే ఉర్దా ద్వారా మనకు వచ్చిన పర్షిదున్ మాటలవుతాయి. తెలుగులో చెప్పాలంటే 'తెగ, దినుసు' వంది మాటలు వాదాలి. 'బీరశ్రైవు'లయితే ఇంట్లో తులసి మొక్కను పెంచరు. కానీ వాళ్లు తప్పకుండా పెంచేది 'రుద్రజడ'. 'రుద్ర' వరకు అది పూర్తిగా సంస్ముత శబ్దం. జద అనేది 'జట' అనే సంస్ముత పదాన్నుంచి వచ్చిందే. 'భక్తి ప్రపత్తు'లున్న వాళ్లు తులసినో రుద్రజడనో కాక 'పూజుకోసం మరికొన్ని చెట్లనో, తీగలనో పెంచుతారు. పూజ మొట్టమొదట మన మాటేనట. దాన్నిసంస్ముతం వాళ్లు కొంచెం మార్చి తమ సొంతం చేసుకున్నారంటారు. అలాంటివి 'నందివర్ధనం, పారిజాతం' మొదలైనవి ఉన్నాయి.

ఇక కూరాకు మదులు కూడా ఉన్నాయా పెరట్లో, తోటకూర, గోంగూర వంది 'దేశవాళీ' కూరలేగాక 'పాలకూర, కొత్తిమీర, ధనియాలు' వంది హిందీ పేర్లుగల తెలుగు మొక్కలు కూడా ఉన్నాయి. గోంగూర మనదేనని 'గర్వించినా సంతోషించినా' తప్పలేదు తెలుగువాడికి. ఎందు కంటే 'గర్వం, సంతోషం' సంస్మతం నుంచి వచ్చినా వాటి చివర చేరిన 'ఇంచు' పూర్తిగా మన సొంతం కాబట్టి! ఆ 'ఇంచు'ను తగిలించి 'వందల', వేల సంస్మత పదాలనూ హిందీ మాటలను తెలుగు చేయగలం. 'వంద' మన సొంతం కాదు. 'బృంద' అనే సంస్మత శబ్దంనుంచి వచ్చిందం టారు. మన మాట నూరు. దాంట్లో అది మనదేనని నొక్కి చెప్పటానికన్నట్లు 'పూర్వం' బండిరా ఉండేది. ఇదో కొండ గుర్త. 'నిఘంటువులలోగాని, పాత 'కాలపు పుస్తకాల్లోగాని ఏమాటవైనా రాస్తూ అరసున్నానుగాని బండిరానుగాని రాసేరంటే అది తెలుగు మాటేనని గుర్తించవచ్చు. ఈ మాట పూర్తిగా 'నిజం' కాదుగాని చాలా వరకు సరిపోతుంది. సరే. పెరదును ఒకసారి చుట్టి వద్దామా? అంటే 'ప్రదక్షిణం' చేద్దామా సంస్మతంలో? మొహమాట పడకండి.

#### ಇಂಲಿ ಮಟ್ಟು ಕನ್ನ ತೆಲುಗು

అవును. ఎదమ నుంచి కుడికిగాని, కుడినుంచి ఎదమకుగాని తిరిగి ఇంటి ముంగిటీ వైపు పోదాం. పోయామనే అనుకోండి. ఓ వైపు ఓ రేకుల 'షెద్దు' ఉంది. షెద్దు ఇంగ్లీషు మాట. అందులో అవులూ, బరైలూ ఉన్నాయి. ఆవు పందుగనాదు 'గోమాత' అయిపోతుంది సంస్ము తంలో. ఆ షెద్దులో ఓ మూల ఉన్నదేమిటబ్బా? 'నాగలి' కాబోలు. మన మాటనే వాదాలంబే 'పుదక' అనాలి. నాగలి సంస్మృతంలోని 'లాంగలం'లో నుంచి వచ్చిన మాటని కొందరు చెప్తారుగాని, అది సంస్మృతానికీ సొంతం కాదు. 'ఆర్యులు' గొడ్లకాపరిపని మాని వేసి (తమకన్నా ముందున్న వాళ్ల దగ్గరి నుంచి) 'వ్యవసాయం' నేర్చుకున్నప్పుడు ఈ మాటను కొలేరియన్ 'భాషాకుటుంబం' వారినుంచి ఎరువు తెచ్చుకొని కొందెం మార్చి మనకు ఎరువిచ్చారు. అంతపాత గొడవ వద్దసుకుందాం 'ప్రస్తుతానికి'. కొత్త 'మనుషు'లనో 'వ్యక్తు'లనో చూసి కావలి 'కుక్క' మొరగటం మొదలెట్టింది. మనుషులూ వ్యక్తులూ సంస్మతం వాళ్లయినా కుక్క మనది కాకపోవటం ఎబ్బెట్టగానే ఉంది. అది సంస్మతంలోని 'కుర్ముర' శద్దం నుంచి వచ్చిందంటారు. మన మాటేమో 'నాయి'. కానీ దానికి వాదుక చాలా తగ్గిపోయింది.

ఇంటి ముందు 'పందిరి / పందిలి' ఉంది. అందుకు మనం విర్రవీగాలి. ఎందుకని 'ఆశ్చర్య' పదకండి. పందిలి నుంచి పుట్టిన 'పెందాల్' అనే మాట మన భాష నుంచి ఇంగ్లీషు వాళ్లు నేర్పుకున్నది! విస్తుపోకండి. కుక్క అనే మాట మనదికాకపోయినా, అది – అంటే ఆ పెంపుదు 'జంతువు' మనదే. జంతువుకు 'బదులు' గొడ్డంటే ఇప్పుదు నలుగురూ నవ్వుతారేమోనని 'భయం'. బదులు హిందీ మాటైతే భయం సంస్మృతపదం. మరో 'చిత్ర'మో, 'విశేష'మో ఉంది (ఈరెందూ సంస్మృతపదాలే). మన 'దేశం'లోనేకాక 'ప్రపంచం హోల్' మొత్తంలో కుక్కల ముద్ద పేర్లుగాని, వాటికి చెప్పే 'ఆజ్ఞ'లుగాని ఇంగ్లీషులోనే ఎక్కువగా ఉంటున్నాయని రష్యా వాళ్లుకూడా మొత్తకుంటున్నారు. ప్రపంచం సంస్మృతమయితే 'హోల్' ఇంగ్లీషు. 'సిగ్గా శరం, సిగ్గా బిడియం' లాగా 'హోల్' అన్నా మొత్తమన్నా ఒకటేగాని, గట్టిగా చెప్పటానికి ఈ రెందు మాటలనూ కలిపి కొట్టదం మన అలవాటు. సిగ్గ తెలుగు వాళ్లది. 'శరం' హిందీ వాళ్లది. బిడియం తెలుగువాళ్లదెంతో అంతే కన్నడిగులదికూడా. మాటల్లోపడి పందిరి సంగతే మరిచాం. పందిరికి 'తోరణా'లున్నాయి-ఇంటి 'దర్వాణాకు లాగానే. తోరణం సంస్మృతం. దర్వాజా ఏమో ఉర్దా. పందిర్లోని 'కుర్చీ' హిందీ మాట అయితే 'బెంబీ' ఇంగ్లీషుది.

పందిరి ముందు '(వహరీ'యో 'కాంపౌండ్ వాలో' ఉంది. (పహరీ సంస్మతం. రెండో 'సమాసం' (ఇదీ సంస్మతపద మనుకోంది) ఇంగ్లీషు. ఇంటి సింహద్వారానికి ఎదురుగా 'గేటు' ఉంది. కొందరు దాన్ని 'పాటక్' అంటారు, తెలంగాజాలో. సింహద్వారం సంస్మతం. గేటు ఇంగ్లీషు. పాటక్ హిందీ. పందిరికీ 'గేటుకూ 'పుధ్య' రెందు వైపులా బారులు తీర్చినట్లు మెట్టతామరమొక్కలూ వాటి వెనక '(కోటన్' మొక్కలూ 'అలంకారం'కోసం నాటారు. (కోటన్ ఇంగ్లీషు మాటయితే అలంకారం సంస్మతపదం. రేకుల షెడ్తో వైపుందన్నాంకదా. రెండోవైపు ఓ పెద్ద 'సిమెంటు' తొట్టీ, దాన్ని 'మోటారు'తో కలుపుతూ కొన్ని గొట్టాలూ, అలాగే మోటారును కలుపుతూ రెందు నిలువుల ఎత్తన ఒక నీళ్ల 'టాంకు/ టాకీ' ఉన్నాయి. మోటారు, సిమెంటు, టాంకు అనేవి ఇంగ్లీషు మాటలు. టాకీ హిందీమాట. ae అనే ఇంగ్లీషు 'ధ్వని'ని రాసేందుకు తెలుగు 'లిపి'లో కుదరదు. టాంక్, టేంక్, ట్యాంకు అని ఏదో 'విధం'గా రాయాల్సిందే. మన 'కర్మ'. మరో దారిలేదు. మరి ధ్వని, కర్మ అనేవి రెందూ సంస్మతపదాలే. ధ్వనిని చచ్చుడనీ, కర్మను పని అనీ తెలుగు చేస్తే అర్ధం సరిపోతుందంటారా? మీరే చెప్పాలి. వాటి పక్మనే నీళ్లు కారేదేదో వుంది. అదేమని 'యజమాని' నడిగితే 'కొళాయి' అన్నాదు. ఆయన కొదుకు ఇంగ్లీషు చదువు తున్నాదేమో 'పైప్' అన్నాదు. ఇల్లాలు మా 'పొంతం'లో దాన్ని 'నల్లా' అంటామన్నది. కొళాయి తెలుగు మాట కాదు – ఎక్కడిదో ఏమో! పైప్ సరే. నల్లా ఉర్దూ మాట అని ఒచ్చుకుందాం. 'కుళాయి' ఏమిటంటే మా ఊరి 'పండితుడు' దాని 'వ్యుత్పత్తి' 'సరి'గా తెలీదని, అంతబితో ఆగక 'సరి' ప్రాకృతంనుంచి వచ్చిందని మా 'గురువుగా రన్నారు, ఇదంతా గొడవగా ఉందని గొణిగాదు. పండితుడనే మాటా, ఆయన వాడిన వృత్పత్తి అనే మాటా సంస్ముతపదాలని 'సమర్మెు'తున్నదని మరెచరో అన్నారు. మరి సమర్కు అనేది హిందీ నుంచి వచ్చిందట!

కౌళాయిని గురించి 'ఆలోచిస్తూ' కొంత 'పరధ్యానం'లో ఉంటే ఇంటి'యజమాని' బుజంతట్టి 'అయ్యా' మా 'ఆవరణ'చూశారు గదా? అని హెచ్చరించాడు. అన్నీ మనమాటలు కావుగదా. ఆయన్గయినా తెలుగు పేరుతో పిలుద్దామనుకుంటే ఓ పెద్ద చిక్కొచ్చింది. ఏమనాలి? 'ఇంటాయన' అంటే మొగుడై కూర్చుంటాడు. 'ఇల్లుగలాయన' అని సరిపెట్టుకున్నాననుకోండి! బుజంకూడా అనకుండా 'సహా' అని సంస్మతం ఎందుకు వాడానా?అని సంస్మతంలో 'మథన' పద్దాను. ఇంటిచుట్నూ తిరగటంలో చాలా 'టయిమ్' ఖర్చయినట్లుంది. టైం ఇంగ్లీషుమాట. ఖర్చు అనే హిందీమాట్ వాడదలచకపోతే, 'వృథా' అయిందని సంస్భతపదం వాడ్తంటామే గాని చాలాసేపు గడిచిందని తెలుగులో చెప్పే అలవాటు తగ్గిపోతున్నది. 'బైము'కు 'బదులు' పొద్దు వాడవచ్చుగాని 'రోజు'ను 'గంట'లుగా, 'నిమిషాలు'గా, 'సెకంద్లు'గా విభజించడం మానుకోలేమనుకుంటా. రోజు పర్షియన్ మాట. గంట సంస్మృతంలోని ఘంటా శబ్దంనుంచి వచ్చింది. నిమిషం, నిమేషం వంటివి రెప్పపాటు కాలాన్ని చెప్పే సంస్మ్రతపదాలు. సెకను/సెకండు ఇంగ్లీషు మాట. పెద్దవాళ్లు 'పంచాంగం' లో (ఇదీ సంస్భతపదమే) వాడే 'గడియ, విఘడియ' వంటి మాటలు వాడేవాళ్లు. అవి 'ఘటికా, విఘటికా' అనే సంస్భ్రతపదాలనుంచి వచ్చినవే. పగలు మనదేగాని 'రాత్రి' సంస్మతం - 'మధ్యాహ్నం' లాగే, 'సాయంకాలం' లాగే. 'సంజవేళ' అంటాంగాని సంజ సంస్థ్రతంలోని 'సంధ్యా' శబ్దంనుంచి వచ్చింది. 'వేళి' శుద్దసంస్థ్రతం. అవి అలా ఉంచండి. ఈ పొద్దుటిపూట పెరట్తో ముంగిట్లో తిరిగిన తరువాత ఏంచేశాం?

## రోడ్డుమీది తెలుగు

ఆ యిందీ 'ఆవరణ'లోంచి బయటికి వచ్చి చూస్తే – అదే ఎదురుగా నిలిచి చూస్తే – కుడివైపు 'గద్ద' ఉంది, ఎదమవైపో 'భవన'ముంది. మనం నిలుచున్నది 'రోద్దు'మీద. ఆవరణ, భవనం అనేవి సంస్మతపదాలు. రోద్దు సరేసరి ఇంగ్లీషు మాట. 'గద్ద'ను తెలుగులో చెప్తే 'వాగు, వంక, ఏరు' అనాలి. అదే అర్థంలో వాదుతున్న ఈ మాట కొలేరియన్ / ముందేరియన్ భాషా కుటుంబానికి చెందిన ఏ సవర భాషనుంచో తెలుగులో 'ప్రవేశించింది' ఏనాటా. కువేశం మళ్లీ సంస్భతమే. మనం చుట్టిపచ్చిన ఇంటి ప్రహారీ గోడకు ఓ `సైన్బోర్వ' వేలాదుతూ ఇంటి 'యజమాని' పేరునూ, ఇంటి 'నెంబరు'నూ, 'వీధి' పేరునూ, ఇంటికి పెట్టిన పేరునూ 'సూచిస్తున్నది'. వీటిలో మొదటి రెందూ సంస్మతం నుంచి వచ్చాయి. 'బాట, ఫుంత, దారి, దోవ' వంటి తెలుగు మాటల వాదుక తగ్గి 'కంకర'తో 'తారు'తో వేసిన 'రోడ్డు' అనేది నిలిచిపోతున్నది. కంకర 'చిత్రమైన మాట. ఇది ఇంగ్షేషులోకే దూరింది. తారు తెలుగేగాని తెలంగాణాలో 'దాంబరు' అంటే 'త్వర'గా తెలుస్తుంది. చిడ్రం, శ్వర సంస్మతపదాలు. దాంబరు పొందీ మాట. నెంబరనే ఇంగ్లీషుమాట అంతగా చదువుకోని వాళ్లని తికమక పెద్చింది. ఎన్నికల్లో నెగ్గిన 'ఫుజా (పతినిధు'లను వాళ్లు 'నంబ' ర్లంటారు. అది 'మెంబర్' అనే మరో ఇంగ్లీషు మాటకు తోబుట్టువు. 'ఫుజ'లూ వారి 'ప్రతినిధులూ' సంస్మత పదాలో పేరుగా పెట్టుకొన్నారన్నమాట!

ఇక ఆ రోడ్డు మీద 'టైరుబండ్లు, సైకిళ్లు, రిక్నాలు, మోటారుకార్లు, బస్సులు, ఆటోలు' తెగతిరుగుతున్నాయ్ - అటూ ఇటూ. టైరు ఇంగ్లీషే కాని బండి మనది. ఎంత గొప్ప తెలుగు మాటంటే అది ఇంగ్లీషులో చేరి 'బాండీ' అయిపోయింది. ('ae' 'ధ్వని' రాయలేక - వీలు గాక - 'బా' రాసినందుకు ఏమీ అనుకోకండి - 'ప్లీజ్'. (ప్లీజ్ ఇంగ్లీషు నుంచి వచ్చి 'దయ' చేసి అనే సంస్థుతపదం 'స్గానం'లో నిలదౌక్కుకుంది). సైకిలనేది 'బైసికిల్' (అంటే రెందు 'చక్రాల' బండి అనే 'అర్థం' గల మాట)కు 'సంక్షిప్త' – అంటే కుదించిన – 'రూపం'). చక్రం, సంక్షిప్తం, రూపం - సంస్మతపదాలు. రిక్నాలు మరీ గౌప్పవి. అవి చచ్చిచెడి జపాన్ నుంచి ఇంగ్లీషులోకి వచ్చి అక్కడి నుంచి మనకు వచ్చిపద్దాయి. జపనీస్ భాషలో ఆ బండి పూర్తి పేరు 'జిన్ రికిషా' (అంటె 'మనిషి'లాగే బండి). ఈ 'దూర ప్రయాణం'లో 'జిన్' ఎగిరిపోయింది. మనవాళ్ళు కొందరు మరీ ముద్దుగా దాన్ని 'రిష్కా' అని కూడా పిలుస్తుంటారు. 'కథ'ల్లో 'పురాణా'ల్లో 'కుబేరుడు' మనిషినే 'వాహనం'గా పెట్టుకున్నాడంటారు గాని, మనలో 'దరిద్రులు' (అంటే పేదలు) కూడా నేటికి వీటి 'పుణ్య'మా అని ఈ 'భోగం అనుభవిస్తున్నారు' (ఈ మాటలన్నీ సంస్కృతంలోవే). 'పెట్రోలు'తో నడిచే 'ఆటోలు', 'ఆటోరిక్వా' అనే 'సంకరసమాసానికి' కుదించిన 'రూపం'. ఈ ముక్కాలి బండిని తెలంగాణాలో 'సైకిల్మోట'రని పిరిచేవాళ్లున్నారు. పెట్రోలు, ఆటోలు ఇంగ్లీషు నుంచీ, సంకరం, సమాసం, రూపం అనేవి సంస్మతం నుంచీ వచ్చాయి. మరి మిగిలిన 'బస్సు' అనే మాట కూడా ఓ కుదించిన మాటే - 'ఆమ్నీబస్' అనే లాటిన్ నుంచి పుట్టిన ఇంగ్లీషు మాటకు!

ఆ 'రోద్ద' కోపక్యన 'కిళ్లీషాపు / పాన్ దుకాణ'ముంది. కిళ్లీ ఎవరిమాటో ఎలా వచ్చిందో తెలీదు. కానీ షాపు నూటికి నూరుపాళ్లు ఇంగ్లీషు నుంచీ, పాన్, దుకాణం – అనేవి హిందీ నుంచీ వచ్చిన మాటలు. అందులో 'షోదా'లు, 'బీదా'లు దొరుకుతాయి. మొదటిది ఇంగ్లీషు మాటైతే రెందోది హిందీశబ్దం. చుట్టలూ, 'బీడీ'లు, 'సిగరెట్లా' సరేసరి. చుట్ట మన సొంతం. బీడీ హిందీ మాట. సిగరెట్ తెల్లదొరలది. అయితే వీటిలోనూ 'జర్దాలోనూ (ఇది హిందీ మాటేలేండి) 'ప్రధానం'గా ఉండేది పుగాకు/ పొగాకు. పొగ, ఆకు మనవేగాని ఆ 'వస్తువు' మనదికాదు. ప్రధానం, వస్తువు ఇంగ్లీషు మాటలు. హిందీవాళ్ల 'తంబాకు' ఇంగ్లీషులోని 'బొబాకో నుంచి వచ్చి, తెలుగులో పొగాకనే మారుపేరు 'సంపాదించింది' గానీ దాని పుట్టక దక్షిణ అమెరికాలో. ఆకొట్లేనే 'అగర్ఐశ్రీ / సాంటాణి కడ్డీలు'కూడా దొరుకుతాయి. సాంటాణి ఎలా పుట్టిందే వచ్చిందే గాని కక్మిసవి మూదూ ఉర్దూ నుంచే వచ్చాయి. ఆ షాపునే కొందరు హిందీ మాటగా 'బడ్డీ' అంటారు. దానికి 'టాపు'గా 'దోరియా' రేకుంది. టాపు ఇంగ్లీషయితే దోరియా హిందీమాట. ఎంద తగల కుండా దానికి 'కాన్వాసు పరదా' తగిలించే ఏర్పాటున్నాయి.వీటిలో మొదటిది ఇంగ్లీషు మాటయితే రెందోది హిందీపదం. అక్కడ అమ్మే తమలపాకుల చుట్టలను చదువుకున్నవాళ్లు 'తాంబూల'పుని సంస్మృత పదంగా వాడ్తారు. అందులో వే సే 'సున్నం' సంస్మృతంలోని 'చూర్జం' నుంచి వచ్చిందనీ రాలేదనీ పోట్లాటలున్నాయి. మనమా గొడవలోకి దిగొద్దు. కానీ అక్కడ దొరికే 'కలర్ షోడా'లు పిల్లలకు మంచి 'ఆకర్షణ' (అది సంస్మృతపదం). కలరేమో ఇంగ్లీషుమాట. దాని 'అర్డం' రంగు అని మరి రంగు తెలుగేనా? కాదనీ, అవుననీ 'వాదించే' వాళ్లున్నారు. వాదం, వాదన సంస్మృత పదాలు.

రంగుకు 'బదులు వన్నె, చాయ, సీడలాంటి మాటల్లేకపోలేదు. బదులు హిందీ మాటని ఇంతకు ముందనుకున్నాం. వన్నె, చాయ సంస్మతంలోని 'వర్ణం, ఛాయ'ల నుంచి 'క్రమం'గా వచ్చాయంటారు. అచ్చ తెలుగులో 'తెలువు, నలువు, వసుపు, ఎరుపు' అనే నాలిగింటినే చెప్పగలం. మన పసుపు రెండు 'రకాలు' – పసుప్పచ్చ, అకుపచ్చ అని. పాల తెలువు, బౌగ్గ నలువు, పుల్లఎరువు, చిలకపచ్చ అని పెంచి చెప్పాల్సిందేగాని మరో దారిలేదు అచ్చతెలుగులో. మనం వాడే 'నీలం, ఊదా, గులాబీ, నారింజ, సిమెంటు, చాక్ లెట్, గోధుమ' లాంటి రంగులన్నీ ఇలా 'వర్జంచి' చెప్పే మాటలేగాని 'మూల/ (ప్రాథమిక పదాలు' కావు, నీలం, నారింజ, గోధుమలు సంస్మతం నుంచీ, గులాబీ ఉర్దూ నుంచీ, సిమెంటు, చాక్ లెట్లు ఇంగ్లీషు నుంచీ వచ్చాయి. ఆ మాటలలా ఉంచండి. ఆ చుట్టుపక్కల ఏదో హదావిడి (ఇదేం మాటా?) జరుగుతున్నట్లుంది.

#### ఇంటి ఎదుటి తెలుగు

ఆ పక్కన చాలా సందడిగా ఉంది. 'నిజమే'. అదో 'ఖాళీ జాగా / స్థలం.' దానిచుట్నా 'కదీలు' పాతి ముళ్ల తీగలు చుట్టి ఇరుకుదారి 'మాత్రం' వదిలిపెట్టారు. ఆదారిగుండా 'లారీ'ల్లో 'ఇదికలు, సిమెంటు బస్తాలు, ఇనపరాదర్లా, బంగాళా పెంకులూ రవాణా' అవుతున్నాయి. 'మేట్రీబూ కూలీలూ' అటూ ఇటూ 'హుషారు'గా తిరుగుతున్నారు. ఓ వైపునుంచి సున్నంతో 'నక్నాలు' గీస్తున్నారు. మరి కొందరు గునపాలూ 'పికాసులూ' పారలూ పట్టుకొని గాతాలు తవ్వుతున్నారు. కూలీల్లో చాలామంది 'అంబాదీ' లున్నట్లంది. ఖాళీ అనేది 'నిఖాల్సయిన పొందీ మాట, 'జాగా' లాగా (నిఖాల్స్ కూడా అలాంటిదే ననుకోండి). స్థలం సంస్మతం – మాత్రంతాగా. లారీ ఇంగ్లీషు మాటైతే కడీ పొందీమాట. ఇటిక సంస్భుతంలోని 'ఇష్టిక' నుంచి వచ్చిందంటారు. సిమెంటు, రాడ్ అనేవి ఇంగ్లీషు నుంచి వచ్చినవి. ఐస్తా, రవాణా, నక్నాలు పొందీ నుంచి వస్తే 'పికాసి' ఇంగ్లీషును బోలెదు మార్చి మనం తెచ్చుకున్నమాట. దాని 'అనలు'పేరు (అనలు ఉర్యాపదం) 'పిక్ ఏక్స్' అనేది. లంబాడీలు సిసలయిన రాజాస్థాన్ వాళ్లు. 'మేద్రీ' పోర్చుగీసు భాష నుంచీ, 'కూలీ' ఇంగ్లీషులో చేరిన పొందీ పదం నుంచీ వచ్చాయి. మేద్రీ మొదటి 'అవతారం' మేర్రెల్ (తెలుగులో నేర్చరి – సంస్మతంలో 'నివుణుడు' అని అర్ధం. ఆ మాట మొదట లాటిన్రపద మంటారు). ఇంతకూ గోతులెందుకు తవ్వుతున్నారంటే చదుపుకున్న పెద్ద 'మనిషి, కల్ఫిందుకొని 'ఫౌండేషన్' వేయిస్తున్నామని ఇంగ్లీషు మాటను వాడ్తే, వానాకాలం' చదువు చదివిన మేట్రీయేమో పర్షియన్లో 'పునాది' తవ్వుతున్నామన్నిదు! ఏ ఒక్కతెలుగువాదూ 'పుట్ట' తీస్తున్నా మనలేదని 'దు: ఖం' (సంస్మతంలో) పచ్చింది. ఏం చేస్తాం?

ఆ దుఃఖమాపుకోటానికి మోరపైకెత్తి 'రుమాలు'తోనో 'హ్యాంకీ/ హ్యాండ్ కర్చీఫ్'తోనో కళ్లద్దు కున్నా. మొదటిది హిందీమాట. తరవాతవి రెండూ ఇంగ్లీషు పదాలు. తలపైకెత్తినప్పుడు ఏపుగా ఎత్తుగా పెరిగిన చెట్ల మీద కావుకావుమంటూ 'కాకులు' కనిపించాయి. చుక్కలు చూసే ఎత్తున 'గద్దల గిరికీలు' కనిపించాయి. చివరికి కాకి కూడా సంస్మ్రతంలోని 'కాక' శబ్దం నుంచి, గద్ద అదే భాషలోని 'గృద్ర' శబ్దం నుంచీ వచ్చాయని గుర్తు వచ్చి 'విచారించక' తప్పలేదు. ఈ విచారం 'గమ్మత్తయిన' మాట. గమ్మత్తు హిందీయో కాదో? ఏద్పుకూ, తరిచి తెలుసుకోదానికీ 'సమానంగా' వాడదగిన 'విచారం' మరో 'విధం'గా చెప్పాలంటే 'వేదాంతం' లాంటిది. తెలుసుకొనే కొద్దీ వచ్చేదీ మిగిలేదీ ఒక్కటే - ఏద్పేనని ఆ మాట తెలుపుతుంది! సమానం, విధం, వేదాంతం సంస్కృత పదాలని చెప్పనక్నరలేదనుకుంటా. తలదించుతుండగా రోడ్డు పక్కన 'బెలిఫోన్, కరెంటు తీగలూ స్తంభాలూ' కనిపించాయి. టెలిఫోన్ ఇంగ్లీషు మాటని అందరికీ తెలుసు. కరెంటు ఇంగ్లీషు పదమైనా దానికి ఆ భాషలో 'ప్రవాహ'మని అర్థం. ప్రవాహం సంస్థ తపదమైనందుకు చేయగలిగిందేమీలేదు). అది 'ఎలక్ట్రిక్ కరెంటు' లేదా 'విద్యుత్పవాహం' అనేదానికి కుదింపు. మనం 'అర్థం'గా చెప్పుకుంటున్నది సంస్మత పదాలతో. తీగ తెలుగేగాని స్తంభం సంస్భతం. మన సొంతం ఇందులో 'ఏమిటి? ఎంత? అనే 'ప్రశన్ల' వచ్చి (సంనృతంలో) తల తిరిగిపోయింది. కానీ ఆచెట్ల మీద పిచ్చుకలూ, ఉడతలూ కనిపించేసరికి (తెలుగు పిట్టలు కదా అవి) 'ప్రాణం' లేచివచ్చింది! (ప్రాణం సంస్మ్రతమయినా, ఊపిరి, ఉసురు – అనే తెలుగు మాటలు వాడ్తే నవ్వుతారుగదా మీరు?)

అక్కడే ఓ మూల ఓ కొయ్యాముక్కను పాతినట్లుంది. అదేమంటే 'శంఖుస్తాపన' చేశామన్నారు. 'ఫస్తకాల్లో నేమో 'శంకు' వనాలని వృంది. అది గట్టిగా ఉండాలని మనవాళ్లు ఒత్త పెట్టారేమో తెలీదు! అప్పుదప్పుడు అలా ఒత్తులుపెట్టి 'ఘట్టి'గా చెప్పటం అలవాటే – 'శాఖాహారం' తప్ప మరేమీ తినమన్నట్లు. 'శాఖ' అంటే కొమ్మ. 'శాకం' అంటే కూర. కొమ్మల్ఫెవరూ తినరుగాని చెప్పటంలో ఒత్తులేకపోతే అనదుమరి! ఆ తిందినచ్చని 'మాంసాహారులు' (శుద్ధసంస్మతంలో) శాకాహారులు తినేది గడ్డి అని వెక్కిరిస్తారు. శాము తినేది 'మిల్టరీ భోజన'మని, వీళ్లు తినేది 'ట్రాహ్మణ భోజన'మనీ 'ఘనం'గా చెప్పకుంటారు. మిల్టరీ అనేది ఇంగ్లీషు మాటని ఎవరికి తెలీదు? తక్కినవన్నీ సంస్మతపడాలని ఎవరెరగరు? కాకపోతే శాకాహారాన్ని 'మిల్' భోజనమని (సిబిల్ కూడా ఇంగ్లీషు మాటే) మన తమిళ మలయాళ 'సోదరు'ల్లగా మనం అనమనుకోండి. శంకుస్థాపనచేసే పోటే కొందరు సంస్మతంలో 'భూమి పూజ'కూడా చేస్తారు. 'మండ్రాలు' చదివిస్తారు. 'మేళతాశాలతో, బాజాభజంటీలతో వేడుక చేసుకుంటారు. చివరివి హిందీ మాటలు.

సరే. ఏదో 'మంగళకార్యం శుభస్కరం'గా జరుగుతున్నందుకూ మరో తెలుగువాదో ఇంటి వాడపుతున్నందుకూ 'సంతోషిద్దాం' – ఇంటివాదంటే 'ఇల్లుగలాయన' అనే అర్థంలో. ఇంకాస్బే వుండి ఆ 'పునాది తంతు' చూద్దామనిపించినా, ఆ యిల్ల కట్టించే 'వ్యక్తి తాలూకు బంధువులో స్నేహితులో వచ్చి ఆయనతో 'కులాసాకబుర్లు' మొదలుపెట్టారు కాబట్టి అక్కడుండి మరి కొన్ని వివరాలు 'సేకరించటం భావ్యం' కాదనిపించింది. తంతు సంస్భతపదం, బంధు శబ్దం లాగా స్నేహితశబ్దంలాగా. చుట్టాలని బంధువుల్ని పిలవ్వచ్చు. కానీ అలావలికితే 'దర్జా'గా ఉందదు. తాలూకు, కులాసా, కబురు, దర్జా – ఇవన్నీ ఉర్దూ మాటలు. సేకరణ తెలుగు మాటే గాని దాన్ని సంస్భతపదంలా తీర్దిదిద్దామన్నా మాట. భావ్యం సంస్భతమే. అక్కడి నుంచి మనకు 'అతిధ్య'మిచ్చిన వారింటికిపోయి మరికొన్ని 'విశేషాలు' తెలుసుకుందాం. అలాగని ఒక్కసారి అటూ ఇటూ పైకీ కిందికీ చూసి కాలుకదుపుతుంటే 'బెలిగాఫ్' తీగలమీద బారులు తీర్చి కూర్చున్న 'వానకోయిలలూ', అటుగా ఎగిరిపోతున్న 'రామచిలకా' కనిపించాయి. వానసంగతేమో కాని 'కోయిల' కూడా మనమాటకానందుకు కళ్లు చెమర్చాయి. అది సంస్భతంలోని 'కోకిలా' శబ్దం నుంచి వచ్చింది. తెలుగు కోయిల అంటే గుడి – కోవెల అన్న మాట. చిలక తెలుగు పిట్టే. దాని 'జాతి'ని చెప్పే 'రామ' శబ్దం జాతి శబ్దలాగానే సంస్భతపదం. కానీండి. 'పరిసరాలు' చూశాం కాబట్లి 'ఆతిథ్యం స్పీకరించి వికేషాలు' తెలుసుకుందాం – సంస్థుతంతో.

#### ಇಂಟಾ ಬಯಟಾ ತೆಲುಗೆನಾ?

అన్నట్లు 'అతిధ్యం' కోసం ఆ ఇంటికి పోయాం కదూ! 'పెద్దమనుషులు' వచ్చారని ఓ 'స్పీటూ', ఓ 'హాటూ వడ్డించారు'. 'సేమ్యా, పకోదీ'లన్న మాట. తరవాత 'కాఫీ, దీ'లుగాని, ఎందా'కాలం' కాబట్టి ఓ 'కూల్ (డింక్' కానీ ప్రచ్చుకొంటారా? అన్నారు. ముందు 'స్పెనం'చేసి 'దుస్తులు ధరించి' ఈ తిండి పని ఫూర్తికానిచ్చి అలా శిధారు'గా ఊళ్లోకిపోయి వద్దామని చెప్పారు. 'భోజనం' వేళకు 'హాజ'రవుతామని ఇల్లాలికి చెప్పారసుకోండి. సేమ్యా, పకోడీ, హాజరులేమో హిందీ మాటలు. స్పీటూ, హాటూ, కూల్(డింకూ ఇంగ్లీషుమాటలు. తక్మినవి సంస్కృతపదాలు. ఈ వనులన్నీ నెరవేర్చి 'బీధి'లో అదుగు పెట్టేసరికి 'బాల్య' స్నేహితుదయిన ఓ 'వకీలు' కనిపించాదు. వకీలంటే ఉర్దూ, 'న్యాయవాది' అంటే బీధి, 'బాల్య'స్నేహితుదులాగా సంస్కృతం. 'ఫ్లీద'రంటే ఇంగ్లీషు. తెలుగులో ఏమనాలో తేలిచావలేదు. సరే ఆయన నోరు తెరిచీ తెరుస్తుందగానే తన ముందున్న. తాను గెలిచిన 'కేసు'ల సంగతీ, సరిగా డబ్బివ్వని (అదే 'ఫీజు' అన్నాడసుకోండి) 'పార్టీ'ల సంగతి 'ఏకరువు' పెట్టాడు, మనగోల వినిపించుకోకుండానే. ఏకరువు సంస్ముతం. తక్యిసవి ఇంగ్లీషు మాటలు.

మాట మార్చి ఆయన 'కుటుంబం యోగశ్రేమాలు' కనుకొ్కనేసరికి తాతలు దిగివచ్చారు. ఎందుకయినా మంచిదని ఆయన్ను కూడా వెంటబెట్టుకొని ఒక 'టాక్సీ'లో (అది ఇంగ్లీషు) ఊరు చూడటానికి వెళ్ళాం. ఆ ఊళ్లోని 'దేవాలయాలు' చూశాం. 'పూజ'లు, 'అర్చనలు' ఎలా జరుగు తున్నవో, అక్కడి 'శిల్బం' ఎంత బాగుందో, 'మూలవిరాట్టు' పేరేమిటో తెలుసుకొని, 'తీర్ధ ప్రసాదాలు' తీసుకున్నాం. అంతా సంస్మతమయం. ఇక 'మసీదుల, మీనార్ల' సంగతి సరే సరి. అదంతా ఉర్దూ, పర్షియన్, అరబిక్ 'ప్రపంచం'. కాస్సీపు 'మెయిన్ రోడ్డు'కు రెందు వైవులా ఉన్న 'షాపులనూ దుకాణాలనూ' 'పరిశీలించాం'. ప్రపంచం, పరిశీలనలు సంస్మతపదాలు. మెయిన్ రోడ్డూ షాపూ ఇంగ్లీషు మాటలు. దుకాణం హిందీ మాట. ఓ 'పార్కులో కాస్పేపు విహరిస్తూ', 'రకరకాల' చెట్లనూ పూలనూ చూస్తూ, 'మధ్యమధ్య' ఏదో చిరుతింది నముల్తూ, 'దూరం' నుంచి వినిపించే 'సంగీతానికి తన్మయులమై' పోతూ, పొద్దన తిన్న 'నాస్తా' 'జీర్ణ'మయ్యేదాకా తిరిగాం. 'డైవరు వెయిటింగ్ వార్జీ వసూలు' చేస్తానంటే సరేనన్నాం. పార్కూ డైవరూ వెయిటింగ్ ఛార్జీలు ఇంగ్లీషు పదాలు. రకం పార్బీమాట. నాస్తా ఉర్దూ పదం. తక్యినవి సంస్మత పదాలు. ఈ కాకుల్లెక్క చాలించా –

తిరిగిన తిరుగుడూ తీసుకున్న 'విడ్రాంతీ' చాలని తిరుగు 'ముఖం' పట్టాం. 'యజమానురాలు' ఓ పెద్ద విందుకే ఏర్పాటు చేసింది. వడ్డించిన 'పదార్థాలూ', వాదిన 'పస్తువులూ' ఏభాషలోవో 'ఆలోచించటం'తోనే సగం కడుపునిండింది! కొన్ని తెలియక ఏద్పు వచ్చినంత పనయితే ఇల్లాలు 'పాపం' 'కారం' ఎక్కువైందేమోనని 'గాభరా'పడ్డది. అదేంకాదని 'హామీ' ఇచ్చినా అమె నమ్మలేదు. 'అనుమానం'గానే చూసింది. ఎలాగో కడుపు 'మానం' సంగతి మరిచిపోయి 'మామూలు'కన్నా ఎక్కువే పట్టించి లేచేసరికి 'తాంబాలపుశ్మెం' సిద్ధంగా ఉంది. 'ఘనం'గా 'సత్యరించా'లనుకున్నారో ఏమో 'జాజికాయ, జాపతి, కన్తూరి మాత్రల సీసా, సెంబెడ్ సున్వం వగైరా'లన్నీ 'సమకూర్చారు' పశ్శెం తప్ప మనదేమీలేదే అని 'బాధ' పడుతూ కూడా, సున్నం మనదా కాదా అనే 'సందేహం'లో పద్దా. అది సంస్మతంలోని 'చూర్డం' నుంచి వచ్చిందన్న 'గురువు'గారి మాట గుర్తుకు వచ్చి చివరికి మనకు సున్నం కూడా మిగలనందుకు 'దుణుం' వచ్చింది. సీసా ఉర్దా నుంచి, సెంబెడ్ ఇంగ్లీషు నుంచి నేరుగా వస్తే తక్కినవి నేరుగానో దొడ్డిదారినో సంస్ముతంనుంచి వచ్చిపడ్డాయి. పొరపాటు, హామీ, గాభరాలు కూడా ఉర్దామాటలని మరిచాను. 'క్షమించంది' ('సంస్ముతంలో).

తరవాత తీరిగ్గా మాట్లాదుకుందాం నదుం వాల్చందన్నాదు 'యజమాని' – 'మంచం' చూవుతూ. మంచం సంస్భుతంసుంచి వచ్చిందనుకున్నా దోమతెర తెలుగని ఎంత ముచ్చటవేసిందో! 'కనీసం' దోమలయినా తెలుగయినందుకు 'సంతోష'పడి వెంటనే నాలుక కొరుక్యున్నా – కనీసం, సంతోషం రెండూ సంస్భుతవదాలని. మాగన్నుతో కోడికునుకు తీస్తుందగా ఇలా 'ఉచ్చరించిస', విన్న 'ర్రుతి' మాటా తెలుగోకాదో తేల్చుకుందామనుకుంటే ఎంత 'శాతం' తెలుగు మనం మాట్లాడుతున్నాం? మనం ఏపాటి తెలుగువాళ్లం? అనే 'ఆత్మవిమర్శ'వల్ల 'లాభిమేమి టనిపించింది. ఏమీ లేదు. 'సరదాసో దురదసో తీర్చుకోవటంతప్ప – అనే సమ్మకం కలిగింది. దురద మనది, సరదా ఉర్దూ వాళ్లది. తక్యివవి సంస్ముతం నుంచి దిగుమతి అయినవే. ఏదో 'ఆలోచన' వచ్చి లేచి 'మిట్రు'డిచ్చిన 'నిఘంటువు'ను తిప్పిచూస్తే మనది చాలా కొంచెం, మనం సొంతంచేసుకున్నది చాలా ఎక్కువవిపించింది.

ఇలా లెక్కలు తీయటం మొదలుపెడితే తేలిన మాటలకన్నా తేలనివే చాలా వున్నాయని తెలిసింది. మనకా సరైన 'చరిత్ర' లేదు. 'భూగోళ విజ్ఞానం' లేదు. ఏ మాటను ఏ 'కాలం'లో ఎందువల్ల ఎలా ఎరువు తెచ్చుకున్నామో 'స్పష్టం'గా చెప్పలేం. చివరికి 'అమ్మ, అత్త, తాత' వంటి మాటలు కూడా మనవని కొందరూ కావని కొందరూ కాట్లాదుకుంటున్నారని గుర్తుకు వచ్చింది. ఇలాగే అన్ని 'భాషల విషయంలోనూ'! తెలుసుకొని 'సాధించే' దేమిటనే 'ప్రశ్న' ఉండనే ఉంది. వెంటనే తట్టిన 'సమాధాన'మేమంటే మనదే గొప్ప 'భాష' అనే 'దురహంకారం, దురభిమానం' తొలగిపోతుందనేది. 'సంఘమరణం' పెళ్ళితో 'సమాన'మన్నట్లు అందరూ మనలాగే ఉన్నప్పుడు మనం గొప్పకాదు. తక్కువా కాదు. అయితే 'భాష' పేరిట '(ప్రజ'లను ఎందుకు రెచ్చగొడు తుంటారని 'ప్రత్నించు'కున్నాను. తమ 'పబ్బం' గదుపుకోదానికి 'మాత్రమే'నని తోచింది. 'పబ్బం' అనేది సంస్భతంలోని 'పర్వం' నుంచి వచ్చిందట. తక్కినవి నేరుగానే వచ్చాయట అనుకొని మానుకుందామనుకొని మళ్లీ ఈ గొడవ పెట్టకోవటమెందుకని సరిపెట్టుకున్నాను. మొత్తంమీద తేలిందేమంటే ఇంటాబయటా మనం మాట్లాదే తెలుగు చాలా తక్కువని! అలాగని చాలా మందిమి గుర్తించమని! పోనిద్దరూ ఆ గొడవ.

#### తక్కిన భాషలు ఘనమైనవా?

తెలుగులో తెలుగెంత? అనే ప్రశ్న వేసుకున్నట్లే ఇతర భాషల విషయంలో కూడా (ప్రశ్నించి చూడండి. 'నాగరకభాష'లన్నింటి సంగతీ ఒకేవిధంగా వుంటుంది. అచ్చమైన ఇంగ్లీషంటే అంగ్లో సాగ్జన్. ఏ అక్స్ ఫర్డ్ ఇంగ్లీష్ డిక్షనరీవంటి పెద్ద నిఘంటువునో తీసుకుని అచ్చం ఇంగ్లీషంటే అంగ్లో సాగ్జన్. ఏ అక్స్ ఫర్డ్ ఇంగ్లీష్ డిక్షనరీవంటి పెద్ద నిఘంటువునో తీసుకుని అచ్చం ఇంగ్లీషు చూట లేవో గుర్తిస్తూపోతే నూటికి అయిదారు దొరికితే గొప్ప, తక్సినవన్నీ ల్యాటిస్. (గీక్, ఫ్రెండ్, జర్మన్, స్పానిష్ ంటి యూరపియస్ భాషలనుంచిగాని, (బిటిష్ సాట్రహజ్యం విస్తరించిన 'సూర్యు డస్తమించని' విశాల ప్రపంచంలోని అనేకానేక భాషలనుండిగాని ఎరువుగా వచ్చి చేరినవే. మన భారతీయ భాషలనుంచి చేరినవే 'ఆత్య, సన్యాసి, వేదాంత'వంటి సాంస్మృతిక పదాలూ, 'బాండీ, అనికట్, కూలీ, పార్తాళ్ వంటి ఇతర పదాలూ వేలసంఖ్యలో వున్నాయి. మనకు సంస్మృతం లాగానే వాళ్లకు ల్యాటిస్ (గ్రీకుభాషలు సాంస్మృతికాధారం. సంస్మృతంలోకూడా 'నేరం, నిలయం, నారికేళం'వంటి ద్రవిడ భాషా పదాలెన్నో చేరాయి. 'ట, డ, ణ, ళ'లున్న సంస్మృత పదాలు ద్రవిద భాషా ప్రభావానికి గురైనవని చెప్పవచ్చు. నేడు అనాగరక భాషలనిపించుకొంటున్న కొలేరియన్/ ముందారియస్ భాషల నుంచి (నవర, సంతాలీవంటి భాషలనుంచి) సంస్ముతం ఎరువు తెచ్చుకున్న మాటలెన్నో ఉన్నాయని భాషాతాస్రవేత్రలేగాక వేదం వేంకటరాయశాట్లిగారి వంటి సంపుదాయ విద్వాంసులు కూడా గుర్తించారు. చివరకు 'గంగా, గోదావరి' వంటిబి కూడా అచ్చం సంస్మృతపదాలు కాదనే వాదముంది.

అనాగరకభాషలు – అంటే సాహిత్యం, బిపిలేని భాషలు – కూడా పరిసర భాషలనుంచి పదాలు అరువుతెచ్చుకొంటాయి. భిన్న భాషల ప్రజలు వర్తక వ్యాపారాది శాంతియుత కారణాల వల్లగాని, దండయాత్రలూ ఆక్రమణలూవంటి హింసాత్మక కారణాలవల్లగాని పరస్పరం ఆదాన ప్రదానాలు చేసుకోవలసి వస్తుంది. యాత్రలు వలసలు ఇందుకు మరింత తోడ్పడతాయి. ఫ్యాషన్ మనకు కొత్తగా ఉండేది. వింతగా వుండి ఆకర్షిస్తుంది. కాఐట్టి, వింతగా వుండే 'ఫ్యాషన్' ఎరువు తెచ్చుకోదానికి కారణమవుతుంది. కొత్త భావనలూ సరికొత్త ఆలోచనలూ రకరకాల అవిష్మర జలూ, యండ్రాలూ మన అనుభవంలోకి వస్తూనే అవి పుట్టిన భాషలోని పదాలను మనకు నేర్పు తాయి. కొత్త భాషల్లోని ధ్వనులన్నీ మనం వలికేబీ కావు – వలకగలిగేవీ కావు. అలాంటి సందర్భాల్లో మనకు చిన్నప్పటినుంబీ అలవాటయిన ధ్వనుల్లోకి కొత్త ధ్వనులను మార్చివేస్తాం. 'దరభాస్తు, బ్యాంకు, ఫ్యాషన్' మెదలైన పదాలను మూలభాషల్లో ఉచ్చరించే పద్దతికి మనం పలికే తీరుకూ భేదం వుంటుంది. కొన్ని సమయాల్లో ధ్వనుల్లో వుండే దగ్గరి పోలికలనూ, అర్మాల్లో వుండే సామీప్యాన్నీ ఆధారం చేసుకొని కొత్త పదబంధాలను కూడా సృష్టించుకుంటాం. హిందీలోని సమక్ హరామ్'ను తెలుగులో 'నమ్మకహరాం' అనీ, ఇంగ్లీషులోని 'విషస్ సర్మిల్' అనే దాన్ని 'విషవలయ' మనీ అనువదించాం గదా. ఇలాగే అన్ని భాషల్లోనూ.

అరువు తెచ్చుకున్న పదాల అర్ధాలు చూరుస్తుంటాం. 'అర్ధి, రమణ' వంది చూటలెన్నో తెలుగు కవిక్వంలో మూలంలోలేని అర్ధాల్లో కనిపిస్తాయి. మూలభాషలోని శబ్దరూపాలు చూర్చివేస్తుంటాం. 'అస్ఫటి' వంది మాటలు అందుకు ఉదాహరణ. కొన్ని సందర్భాల్లో సగం సొంతథాష తక్కిన భాగం అన్యభాష కలిపి మాటలు సృష్టించుకుంటాం. 'అగ్నిమాపకదళం' అనేది ఆబాపతు సమాసం – సంస్మృతంలో 'మాపకం' అంటే 'కొలిచేది'. తెలుగులో 'మాపటం' అంటే 'పోగొట్టడం'. అదీ ఇదీ కలిపికొట్టి ఓ సంకర సమాసం కల్పించి 'నిప్తునార్చేవాళ్లు' అనే అర్ధం ఇచ్చుకున్నాం. ఇలా అన్ని భాషల్లోనూ జరుగుతుంది. ఒక్కో భాషలోని పదాలు ఎలా పుట్టాయో, ఏం మార్పులు చెందాయో ఖచ్చితంగా చెప్పటం కష్టసాధ్యం. వ్యక్పత్తి నిరూపణ సులభకార్యం కాదు. అదో ప్రత్యేక శార్టం. ఆ శాగ్రాస్ని కూదా పండితులు భేషజంతో గందరగోళంగా మార్చివేశారు. అందుకే (ఫెంచ్ మేధావి వాల్రైర్ 'వ్యకృత్తి శాగ్ర్రంలో అచ్చులకు ప్రాముఖ్యం లేదు. హల్షలకు ప్రాధాన్యంలేదు'' అని వెక్కిరించారు. ప్రజలు శాద్రం గొడవలేకుందా తమకు తోచిన తీరున అర్ధాలు చెప్తారు. పదచరిత్ర కల్ఫిస్తారు. వ్యకృత్తి నిర్ణయిస్తారు. మాటవరసకు ఇంగ్లేషులోనిNEWS'' అనే పదానికి 'కొత్తవి' (కొత్త విషయాలు) అనే అర్ధం. కానీ దానిలో నాలుగు దిక్కులపేర్ల మొదటి అక్షరాలు న్నాయని గుపునించిన వ్యక్తి లిర్మమైన వ్యుతృత్రి చెప్పగలడు. ఈరకం వివరణను జానపద వ్యుత్న తుర్దు గిరు (keymologies) అంటారు.

భాషలు స్వభావరీత్యా రెండు రకాలు. ఇంగ్లీషు, తెలుగు వంటివి ఏ భాషనుంచయినా ఏ మాటనయినా అవసరాన్నిబద్ధి ఎరువు తెచ్చుకొని సొంతం చేసుకుంటాయి. బీదిని ఎరువు తెచ్చుకొనే భాషలనవచ్చు (borrowing languages). అరవం, జర్మన్ భాషలవంటివి ఉన్నమాటలనే సాగదీసి మెలితిప్పి కొత్త సమాసాలు సృష్టించుకొంటాయి. శాగ్రసాంకేతిక వికాసం పొందిన సంస్మతం, ల్యాటిస్, గ్రీక్ వంటి పాతకాలపు భాషలూ ఇంగ్లీషు వంటి ఇవ్చటి భాషలూ ఇతర భాషలకు పదజాలం సమర్పిస్తుంటాయి. అది ప్రదాతృభాషలు (lending languages). భాషల్లో పదాలు కాక వాక్య నిర్మాటపద్ధతుల్లోని భేదాలే వాటి ప్రత్యేక్తతను నిల్పుతాయి. మానవ జాతుల్లగానే భాషలు కూడా చరిశ్రగతిలో వికాసపతనాలు పొందుతుంటాయి. వాదుకలో ఉన్న ఏ భాషా ష్యక్తీకరించలేని భావాలుండవు. వ్యక్తీకరించే పద్ధతుల్లో మాత్రమే భేదాలుంటాయి. అందువల్ల స్వభాషకన్నా గొచ్చది మరోటి లేదనుకునే దురహంకారం, దురభిమానం ఎంత అశాట్రియాలో, పరాయిభాషలే గొప్పవసో తక్కువ రకానివనో భావించే దుర్భావనకూడా అంతే అసందర్భం. ఒక జాతి శక్తి సామర్థ్యాలూ బలహీనతలూ దాని భాషలో ప్రతిఫలిస్తాయి. ఏ భాషా వ్యవహర్తలకన్నా గొప్పదీ కాదు, తక్కుబే కాదు. మన సంస్ముతికీ దాని స్థాయికీ మన భాషే ప్రభిభివింబం. మానవులంతా ఒక్కటే అన్నట్లు భాషలన్నీ ఒకే స్థాయివని గ్రిహించటం ఆరోగ్యకరం. – 1988 (ఏప్రిల్-జూన్)

## 2. స్వాతంత్ర సమరం : కొత్తమాటల పుట్టుక

మె గలాయాల సామాజ్యం విస్తరించినప్పుడు మన ఉపఖందంలోని అత్యధిక భాగం ఒకే గొడుగు కిందికి వచ్చింది. [బిటిష్ వారు క్రమంగా అంతకన్నా ఎక్కువగా వ్యాపించిన తరవాత భరతవర్షం / భరతఖందం అనే జంబాద్చీపభాగం భరత/ భారత దేశంగా, ఇండియాగా స్పష్టమైన సరిహద్దులతో ఏర్పడింది. అందాకా అంగవంగ కళింగ కాళ్మీరాదులైన ఛప్పన్నారు 'దేశాలతో [పత్యేక రాజ్యాలుగా ఉండేది. [పాచీన సంస్మథాంగ్ర సాహిత్యాల్లో భూదేవి/ భూమాత [పస్తావన ఉన్నా, ఆమె విష్ణమూర్తి భార్య, ఆయన అంశలో పుట్టిన నానా రాజులకూ భార్య – ఆయా కాలాల్లో, రాజులను భూభర్తలన్నారు. "జన్మభూమి జనని కాడు, సామాన్య సుమా ఆయము; వసుమతియగు నామెకొరకు, వల్లభు లెందరు పెనగిరి?" అని అందుకే అబ్బారి రామకృష్ణరావుగారు [పళ్ళించారు.

ఆంగ్లేయులు తామాక్రమించిన బెంగాలును 1905లో విభజించారు, రెండు రాష్ర్రాలుగా. బెంగాలు ప్రజలను ఏకీకరించాలనే తవనతో బంకించంద్ర ఛటర్జీ 'ఆనంద మర'మనే నవల రాశాడు. మధుసూదన సరస్వతి నాయకత్వంలో సైన్యంలో చేరిన బెంగాలీలూ మరాఠీలూ తిరుగుబాటు చేసిన వైనాన్ని ఆయన కథావస్తువుగా ఎన్నుకొన్నాడు. ఆ నవలలోనే 'వందేమాతరమ్' అనే గేయముంది. బ్రిటిషువారి ద్వారా ఆనాటికే విద్యావంతులైన వారికి 'మదర్ ల్యాండ్, ఫాదర్ ల్యాండ్' అనే భావనలు పట్టబడ్డాయి. ప్రజోద్యమ ఫలితంగా 1910 నాటికి బెంగాలు రాష్ర్రాలు ఒక్మబైనాయి. అప్పటి నుంచీ 'భరత / భారత మాత' ఈ ఉపఖంద ప్రజల దృష్టిలో తల్లిగా, దేవతగా పరిణమించింది. ఆ భావనే భిన్నభాషల, మతాల, జాతుల పౌరులను సంఘటితపరచి వెయ్యేక్ల బానిసత్వంనుంచి బయటపడి స్పతంత్ర దేశంగా, రాజ్యంగా అవతరించా లనే మహోద్యమాలకు దారితీసింది. ఆ కోరిక నెరవేరి నేటికి అర్ధశతాబ్దం గడిచింది. దేశ విభజన జరిగింది. స్పాతంత్ర్యం సిద్దించింది.

స్వాతంత్ర్య సమరం దీర్ఘకాలం నడిచింది. భిన్న దశల్లో జరిగింది. 1806లోనే నేది తమిళ నాడులోని వెల్లూరులో సైనికులు తిరుగుబాటు చేశారు. అలాందివి అనేకం జరిగినా పెద్ద సంచలనం రాలేదు. 1857లో సిపాయాలూ తిరగబద్దారు. చాలా కాలం ఆ సంఘటనను 'సిపాయాల కలహం / పితూరీ' అనే పిలిచారు మన వాళ్లకూడా. అదే ప్రథమ స్వాతంత్ర సంగ్రామమని పేరు తెచ్చుకొంది. మీరట్ నుంచి సైనికులు 'ఢిల్లీ చలో' నినాదంతో యుద్ద భేరులు మోగించారు. ఆ హిందీ వాక్యం తెలుగువారి వాడుకలోనూ నిలిచింది. అప్పదినుంచి స్వాతంత్ర్య సమరంలోని భిన్నడశల్లో తెలుగు భాషలో అనేక పదాలు చేరాయి. వాదిలో కొన్ని అన్యదేశాలు. మరికొన్ని పాతమాటలకు కొత్త అర్థాన్నిచ్చినవి. కొన్ని విడిమాటలు. కొన్ని సమాసాలు. వాటన్నిటినీ చర్చించటం సాధ్యం కాదుగాని, ముఖ్యమైనవాదిని ప్రస్తావిద్దాం.

1905–19 సంవత్సరాల మధ్యకాలాన్ని స్పదేశీ ఉద్యమ దశగా పరిగణించవచ్చు. ప్రజా సమూహాలు 'వందేమాతరం– మనదే రాజ్య'మని నినదించాయి, 1947 దాకా (ఇప్పుడు 'మందే రాజ్యం'గా మారిందనుకోంది). 1886లో దాదాభాయ్ నౌరోజీ 'జాతీయ కాంగ్రెస్' వేదిక నుంచి 'స్వరాజ్యం' కావాలని కోరారు. కాంగ్రెస్ అనే ఇంగ్లీషు మాట, ప్రత్యేకార్థంలో జాతీయమనే సంస్మత పదం, స్వరాజ్యమనే సంస్మత సమాసం వందేమాతరం కన్నా ముందు దశలో వచ్చినవి. వందేమాతర మనే పేరుమోసిన ఉద్యమకాలంలో 'మాతృదేశం, భరతమాత, దొరతనం, వయోజన విద్య' వంది మాటలు పుట్టాయి.. పితూరీ, పైసా ఫండ్ (బాల గంగాధర తిలక్ సృష్టి), గుండ్రబల్ల సమావేశం (రౌండ్టేబీల్ కాన్ఫరెన్స్ కు అనువాదం) వంటి మాటలు వ్యాప్తిలోకి వచ్చాయి. 1906 నాటి కలకత్తా కాంగ్రెసులో ''స్వరాజ్యం జన్మహక్మ'ని తీర్మానించి 'జాతీయ విద్య, స్వదేశీ పరిశ్రమల స్థాపన, విదేశీ వస్తు బహిష్కారం' ప్రధానాచసరా లన్నాడు బాల గంగాధర తిలక్ భారతీయులకు. మదనమోహన్ మాలవ్యా కాంగ్రెసులోని 'మితవాదులకు', తిలక్ 'అతివాదులకు' నాయకులైనారు.

మోహన్దాస్ కరంచంద్ గాంధీ 1915లో భారతదేశంలో అడుగుపెట్టినా (దక్షిణాఫ్రికా నుంచి), జాతీయ కాంగ్రెసుకు ఆయన సారథ్యం 1919 నుంచే లభించింది. పెత్తయెత్తున 1917 నుంచీ ఆయన నాయకత్వంలో 'సత్యాగహ' విధానం ఉద్యమ కార్యక్రమాల్లో ఒకటయింది. 'నిజమైన పట్టుదల'తో పోరాదాలని ఆయనంటే మనవాళ్లు 'కోపంగా' (ఆగ్రహంతో) అని అర్ధం చేసుకున్నారు. ఆయన పుణ్యమా అని 'హరిజనోద్యమం' మొదలయింది. గుజరాతీ కవి నర్సీ మెహతా వాడుక నుంచి హరిజన శబ్దాన్ని స్వీకరించిన గాంధీజీ ఆ పేరుతో పత్రికను ఆరంభించాడు. అప్పటికి మూడు దశాబ్దాలు ముందుగానే తెలుగుకవి మంగిపూడి వేంకట రత్నంగారు తమ 'నిరుద్ధ భారత' కావ్యంలో ఆ సమస్యను చర్చించినా, గాంధీజీ రాకతోనే అది ఉద్యమరూపం ధరించింది. 'సత్యాగ్రహం, ప్రార్థన సమావేశం, పాదయాత్ర, సహాయ నిరాకరణం (అసహాయోద్యామం), గాంధీ టోపీ, మద్యపాన నిషేధం, అస్పుశ్యతా నివారణ, చరఖా, ఖద్దరు, రాష్ట్రభాష, సంగం, గ్రామ స్వరాజ్యం, శాసనోల్లంఘన, సహకారోత్పత్తి సంఘాలు, జాతీయ పాఠశాలలూ, సపంక్తి భోజనం (పలనాటి బ్రహ్మన్న కాలంలో అది 'చాపకూడు'), బేసిక్ విద్య, భూదానం, గ్రామదానం, వనవాసం, వృత్తివిద్య, గ్రంథాలయోద్యమం, గ్రామ పారిశుధ్యం, సత్యాగ్రహాశ్రమం, (ఆమరణ) నిరాహారదీక్ష, సేవాదళం, జిందాబాద్ (వర్గిల్లాలి), ముర్గాబాద్ (నశించాలి), పతాకావిష్కరణ, పతాక వందనం, సంస్థాన కాంగ్రెసు, మత సామరస్యం, నిర్మాణ కార్యక్రమం, భాషా ప్రయుక్త రాష్ట్రం, అధిష్ఠానవర్గం, పావలా సభ్యత్వం, వారోత్సవాలు, 'వ్యక్తి/ సామూహిక 'సత్యాగహం' వంటి పదాలు కొల్లలుగా పుట్టాయి. ప్రభాత్ ఫేరీ (కొందరు – భేరీ అనేవారు; దీనికి నగర సంకీర్తన అనేది అనువాదం), తాలింఖానా (తాలీం - అనేది సరైన రూపం; ఇటువంటి ఒకానొక దాన్నుంచి కామినేని ఈశ్వరరావు, దండమూడి మహీధర్ వంటి వారుద్భవించి బరువులెత్తటంలో దేశానికి పేరు తెచ్చారు), రాష్ట్రపతి (కాంగ్రెసు పార్టీ అధ్యక్షుడు; స్వాతంత్ర్యం వచ్చిన తరవాత దేశాధిపతి) వంటి 'హిందూస్తానీ' పదాలు తెలుగులో చేరాయి.

స్వాతంత్ర్య సమరం జరుగుతుందగా రెందు ప్రపంచ యుద్దాలు వచ్చి ముగిశాయి. వాటి మధ్యకాలంలో ఇంగ్లీషు ద్వారా అనేక రాజకీయ సిద్ధాంతాలు, వాటిని ఆచరణలో పెట్టదలచిన సంఘాలు, వాటి నిర్మాణ పద్ధతులు మొదలైన వాటికి సంబంధించిన పదాలు వాదుకలోకి వచ్చాయి. 1930 నుంచి 1947 వరకూ ఉన్న కాలాన్ని జాతీయ విష్లవ దశ అనిగాని, ప్రజా పైతన్య దశ అనిగాని చెప్పవచ్చు. ఈకాలంలో 'పంచమాంగదళం, మానసపుత్రులు, జమీందారీ వ్యతిరేకోద్యమం, స్వయం సమృద్ధి' వంటి వేల పదాలు వ్యాప్తిలోకి వచ్చాయి. 'క్విట్ ఇండియా' అనే అనుబంధోద్యమం పుట్టింది. 'గో బ్యాక్ సైమన్' అని ప్రజలు వీధులకెక్కారు. 1941లోనే సోహన్సింగ్ ఆజాద్ హింద్ ఫౌజ్ను నిర్మించారు. నేతాజీ సుభాస్ చంద్ర బోసు నాయకత్వంలో 30 వేల మంది సుశిక్షితులైన భారతీయ సైనికులు ప్రత్యక్ష యుద్ధం చేశారు, బ్రిటిష్ వారిళో. 'జైహింద్' అనే నినాదం దిక్కులు పిక్కటిల్లేట్లు మోగింది. 1946లో బొంబాయి (నేటి ముంబాయ్) కరాచీల్లో నౌకాదళం తిరుగుబాటు చేసింది. దూరప్రయాణాలకు అనువైన పెద్ద విమానాలు లేనికాలంలో, సముద్ర మార్గాలు కూడా మూనుకపోకముందే 1947లో 'బ్రిటిష్ఠవారు మనదేశంనుంచి నిష్యమించారు – అప్పటికే ప్రపంచయుద్ధంలో చాపుతప్పి కన్నులొట్టపోయి దీనస్థితిలో ఉన్నారు కాబట్టి.

సరిగ్గా ఏ దశలో ఏ మాటనెవరు ముందుగా (పయోగించారో పరిశోధకులకు వదిలి వేయక తప్పదు. సం(గామ కాలంలో పుట్టిన మాటలనేకం నేటికీ వాడుకలో ఉన్నాయి.రిలే నిరాహారదీక్షలుగా, బందులుగా, ధారణలుగా, రాస్తా రోకోలుగా (పవర్ధమానమవుతున్నాయి. మనల్ని మనమే వేధించుకొనే మార్గాలుగా విస్తరిస్తున్నాయి. అప్పటి 'జాతీయతాభావం' దేశం మొత్తాన్ని ఒక్కతాటిపై నడిపింది. నేటి జాతీయత (హిందీలో జాతి శట్దానికి కులమని అర్థం) దేశ విచ్చిన్నతకు దారితీస్తున్నది. తిలక్ వీరారాధన పొందాడు. గాంధీజీ దైవమై దేవతారాధన పొందాడు. వారు నడిపిన మహాద్యమాలు భాషలో పదసంపదను పెంచాయి. వివరాలను చర్చించటం సాధ్యంకా దిక్కడ.

- స్వాతంత్ర్య రజతోత్పవ ప్రత్యేక సంచిక, ఈనాడు, 1997.

# 3. ప్రాచీస సాహిత్యభాష

ట్రైటిష్ ప్రభుత్వం హయాంలో ముద్రణ సౌకర్యాలూ దేశభాషల్లో విద్యాబోధనా మొదలు కావటానికి ముందున్న కాలాన్ని ఈ ప్రసంగం నిమిత్తం ప్రాచీనకాలంగా పరిగణించి, అందాకా వెలువడ్డ తెలుగు సాపొత్యాన్ని ప్రాచీనసాపొత్యమని భావిస్తున్నాను. (కీ. శ. 1520 ప్రాంతం నాటి రాయవాచకం, దరిమిలా వచ్చిన వచన రచనలూ బీకాటిప్పణులూ పార్య (గంథాలూ మొదలైన వాటిలోని భాష ప్రాచీన సాపాత్య భాషా లక్షణాలు మారుతున్న సంధియగం నాటిది. తెలుగులో నన్నయభారతం వెలుగుచూసిన తరువాత పురాణప్రబంధా లయిన చంపూ రచనల్లోని భాషావిదేషానికి ఆధిపత్యం వచ్చింది. దాన్ని (గాంథిక భాష అనీ, కావ్య భాష అనీ పేరుపెట్టి వ్యవహరించటం 1910లో వ్యావహారిక భాషోధ్వమం తలయెత్తినప్పటినుంచీ వాడుకలోకి వచ్చింది. అంతకుముందు కాలంలో భాషాళబ్దానికి ముందు విశేషణపదాలు చేర్చింది వ్యాకరణ (గంథాల్లో పదవర్గీకరణ సందర్భంలోనే. తళ్లమభాష, తద్భవభాష దేశ్యభాష చంటి ప్రసంగాలు భాషాళబ్దరపొతంగానే ఎక్కువ వ్యాప్తిలో ఉండేవి – ఆకాలంలోనూ. ప్రస్తుతం ప్రాచీన సాహిత్యభాష అని వ్యవహరిస్తున్నది ప్రాచీనసాపాత్యంలోని– అంటే 19వ శతాబ్ది మధ్య కాలానికి ముందున్న చంపూరచనల్లోని – భాషావిశేషాన్ని. ఆతరవాతి కాలంలోది అధునిక సాహిత్యభాష అనటం మంచిది.

శజ్దర్థ సహితమైన సాహిత్యం నిజానికి ఏకరూపంలో ఏనాదూ లేదు. భాష ఏర్పడ్డప్పటినుంచీ మౌఖికసాహిత్యం ఉండేఉంటుంది. ఆర్యులు వేదాలను పరిరక్షించుకొన్నట్లు తెలుగువాళ్ళు తమ మౌఖికసాహిత్యాన్ని తరతరాలుగా భట్టీయమార్గంలో శ్రుతిగా భావించి కాపాడుకోలేదు. అందువల్ల ఆ సాహితీవిశేషం కాలానుగుణ పరిణామక్రమంలో మనకు చాలా కొద్దిగానే దొరికింది. ఇప్పుడు జానపద సాహిత్యమనీ జానపద వాజ్మయమనీ పిలుస్తున్న ఆసాహిత్యానికి నిస్సమొన్నటిదాకా పండిత సమాజంలో ఎటువంటి గుర్తింపూ లేదు. ఫలితంలో అత్యంత (పాచీనమైన మౌఖిక సాహిత్యం గురించి మనకు తెలిసింది ఇంచుమించు ళూన్యం. పాశ్చాత్య సంస్మతి వ్యామోపాం అనుక్షణ (పవర్ధమానంగా ఉన్న సమకాలంలోనే జానపద సాహిత్య సేకరణపరిశీలనలు మొదలు కావటంవల్ల వాస్తవంలో వచ్చిన సాహిత్యంలోని కోట్యంశమైనా మనకిష్పండు దొరుకుతుందన్న నమ్మకం లేదు. కాబట్టి (ప్రాచీన మౌఖిక సాహిత్య భాషను గురించి ఏమీ చెప్పలేను.

[బిటిష్వారి హయాంలోనే [ప్రాచీన కావ్యాదులను సేకరించి పరిష్కరించి ముద్రించటం మొదలయింది. ఆకాలంలోనే స్థానిక చరిశ్రలనూ [ప్రాచీన శాసనాలనూ ఎంతో కొంతగా పునస్పంపాదించుకోగలిగాం. మెకంజీ క్రెఫీయతుల్లో కొందపీటి దండకవిలె వంటి రచనల్లోని భాషకు సవిమర్శక పరిశీలన జరగలేదిప్పటికీ. కానీ శిలాతామశాసనాల భాషను పరిశీలించటం, శాసన పదకోశం నిర్మించటం జరిగింది. అయితే ముద్రిత శాసనాల విషయంలోనే ఇది సాధ్యమయింది. పదకొండో శతాబ్దిదాకా వెలుపద్ద తెలుగుశాసనాల్లో 187 మాత్రమే 1963 నాటికి ప్రచురితమైనాయి. ఆ తరవాత పద్నాలుగో శతాబ్ధిందాకా ఉన్నవి దాదాపు 2000 తెలుగు శాసనాలు వెలుగుచూశాయి. 15 - 16 శతాబ్దాల నాటివి 300, 17 - 19 శతాబ్దల మధ్యకాలానివి మరో 200 ప్రచురితమైనాయి. వేల సంఖ్యలో ఉన్న చిన్నా పెద్దా శాసనాలు ఈనాటికీ అముదితంగానే ఉన్నాయి. వాటికోసం గాలించటం కూడా దాదాపు మానివేశారనే చెప్పవచ్చు. గత దశాబ్దం పైకాలంగా పురాతత్వశాఖవారు ఆనుసాంవత్సరిక నివేదికలను (Annual Reports) బ్రామరించటం మానివేసినందున వాస్తవ పరిస్థితి తెలియదు. మదరాసు నుంచి రెండో ప్రపంచయుద్దకాలంలో ఉదకమండలానికి వలసపోయిన ప్రభుత్వ ఎఫ్కిగ్రఫీ డిపార్టుమెంటు అక్కడి నుంచి మైసూరుకు చేరింది. ఆ శాఖను ఆరంభించినప్పటినుంచీ నేటిదాకా తెలుగువాదెవడూ దానికి అధిపతి కాలేదు. ఆశాఖవారి ఆధీనంలో ఉన్న అముదితశాసనాల విషయం పట్టించుకొన్న తెలుగు నేతలూ లేరు. 14 అముదిత శాసనాలనుంచి కొన్ని మాటలను మాత్రమే ప్రచురించటానికి అనుమతించి, అందుకు మూల్యం చెల్లించమని నిర్బంధించారు. ఫలితంలో దాదాపు 2700 తెలుగు శాసనాల్లో లభించిన భాష విషయం మాత్రమే మనకు తెలుసు. ఆ శాసనభాషా పరిశీలన ఏకపక్షంగా జరిగింది. సమకాలికమైన తదితర సాహిత్య భాషలతో దాన్ని పోల్చి తారతమ్యాలను కనిపెట్టడం కన్నీటి తుడుపుగానే జరిగింది. ఇద్దరు ముగ్గరు మాత్రమే స్థూలచర్చ చేశారు. సూక్ష్మపరిశీలన జరగనే లేదు. భాషా విషయక పరిశోధనలు చాలా వరకు మూలపడ్డందువల్ల సమీప భవిష్యత్తులో ఈ పాపకృత్యాన్ని తలపెట్టే పరిశోధకులు దొరకటం కూడా దుర్లభం కావచ్చు. ఉన్నంతలో, తెలిసినంతలో శాసన భాషను గురించీ శాసన సాహిత్యాన్ని గురించీ నాలుగు మాటలు చెప్పి తరువాత కావ్యశాస్త్ర సాహిత్య భాష విషయం ప్రస్తావిస్తాను. చరిత్ర రచనకు పనికిరాని ముడిసరుకుగా భావించి చరిత్ర పరిశోధకు లీవిషయం పట్టించుకోవటంలేదు. భాషను గురించి తెలియని వాళ్ళు లేనేలేరు కాబట్టి, తెలుసుకోవలసిన అవసరం ఎవరికీ లేదని సరిపెట్టుకుందాం.

శాసన సాహిత్యం గురించి చర్చించే ముందు దాని స్మూల స్వరూపాన్ని (ప్రస్తావించాలి. శాసనాల్లోని అత్యధిక భాగం దానశాసనాలు. వాటిలోనూ (ప్రధానాంశం దాత (ప్రస్తుతిగా ఉన్న సందర్భాల్లో శాసనభాష సంస్మతం. (ప్రతిగ్రోపాతల పేర్తూ ఊర్రూ సరిహద్దుల వివరాలూ తెలుగులో కూడా ఉండటం పరిపాటి. కేవలం తెలుగువాక్యాలతో నడిచిన వాటి సంఖ్య అల్పాల్పం. అవి మళ్లీ రెందు రకాలు- పద్యశాసనాలనీ గద్య శాసనాలనీ. పద్యశాసనాల్లోనూ వచన భాగమున్నవాటి సంఖ్య ఎక్కువ. అదే నన్నయ నాటి నుంచీ తెలుగులో వచ్చిన చంపూ సాహిత్యానికి పూర్వరూపం. తంగిరాల నారాయణశాట్రిగారి వంటి విద్దాంసులు కొన్ని మాటలను మార్చీ మరికొన్నిటిని చేర్చీ పద్యశాసనాలుగా పరిగణించారు. అంత సాహసం చేయలేని నాలెక్కప్రపకారం నన్నయ భారతానికి ముందున్న పద్యశాసనాలు అయిదు మాత్రం. అయిదోది నా పరిశోధనకాలానికి దొరకలేదు. వాటిలో పందరంగు అద్దంకి శాసనం (భారతి 5.473 -484) (క్రీ.శ. 848 నాటిది. అందులో తరువోజ ఉంది. అతడి కందుకూరు శాససం (భారతి 5.792) (క్రీ.శ. 848 నాటిది. అందులో తరువోజ ఉంది. అతడి కందుకూరు శాససం (భారతి 5.792) (క్రీ.శ. 848 నాటిది. అందులో వరుదరంగు ధర్మవరం శాసనంలో (భారతి 5.618) సీసపద్యముంది; ఎత్తుగీతి ఆటవెలది. (క్రీ.శ. 898–934 మధ్యకాలం నాటిది యుద్ధముల్లడి బెజవాడ శాససం (శాసన పద్యమంజరి 1.2–3). ఇందులో అక్కరలున్నాయి. జినవల్లభు కుర్మాల శిలాశాసనం (తెలుగు– సంస్మతి సంపుటి, విజ్ఞాన సర్వస్వం)లో కందపద్యాలున్నాయి. నన్నయ భారతానికి రమారమి మూడు శతాబ్దాల కిందటే తెలుగులో పద్యసాహిత్య ముందనటానికి ఇవి ఆధారాలు. వీటిలోని భాష భారతభాషకన్నా పెద్దగా విభేదించదు.

నాలుగైదు వచన/ గద్య శాసనాల్లో ఆలంకారిక వచన రచన కనిపిస్తున్నది. (కీ.శ. 623 – 63 మధ్యకాలంలోని విష్పర్ల శిలాశాసనంలోని (ఎపిగ్రాఫియా ఇండికా 6.585) మొదటి మూడు నాలుగు పంక్తుల్లో సీసపద్యభాగ మున్నట్లనిపిస్తుంది. మధ్య (5–8 పంక్తుల్లే) దీర్ఘ సంస్మతసమాసా లున్నాయి. (కీ.శ. 641 నాటి మరో విప్పర్ల శాసనంలో (దక్షిణ హిందూ దేశ శాసనాలు 6.584) 'నాకు ఐజీ సేసిన' వంటి (పయోగాలతో సరళాండ్రవచన రచన కనిపిస్తుంది. (కీ.శ. 680 నాటి తురుమెళ్ళ శాసనంలో (ఎపిగ్రాఫియా ఇండికా 29.160–164) 'మజిడువాళకైలి' తొలిసారిగా కానవస్తుంది. (కీ.శ. 892–922 మధ్యకాలంలోని కొరవి శాసనం (తెలంగాజా శాసనాలు 1.163–65) పురాణశైలిని, సంవాదాన్ని, సమాసరచనను, పొంటె వంటి ప్రత్యయాలను, 'ఆతని కొట్తించిన, ఆతని చేయంబడిన ధమ్యావులు' వంటి పద పదర్మియాగాలను, శిక్షాస్తృతిని ప్రదర్శిస్తుంది. మరో కొరవిశాసనం నా పరిశోధన కాలం తరవాత రెందు దశాబ్దాలకు దొరికింది. అది కూడా ఇదే ధోరజిలో నడిచింది. అలంకారిక వచనరచన పద్వరచనకన్నా మూడు శతాబ్దాల ముందునుంబీ లభిస్తున్నది.

దానశాసనాల్లోని భాష సీదా సాదాగా సులభంగా ఆనాటి – లేదా సమకాలిక – వ్యవహార భాషకు సన్నిపాతంగా ఉండేదని చెప్పవచ్చు. రాజుల, సేనాపతుల బిరుదావళిని, విజయ యాడ్రలను వర్ణించే సందర్భంలో ఆలంకారిక వచనమో పద్యమో మరింత ప్రభావశీలంగా ఉంటుందనే భావన ఉండవచ్చు. క్రీ. శ. 9వ శతాబ్దినుంచి దేశీయచ్చందస్పులు పద్యశాసనాల్లో కనిపిస్తున్నా పైన పేర్కొన్న గద్య శాసనాల్లోని కొంత భాగం వృత్తగంధిగానయినా భాసిస్తున్నదని చెప్పాలి. ధర్మవరం శాసనాలలో కొద్దిగా, కొరవి శాసనంలో విష్తుతంగా కనిపిస్తున్న సంవాద ధోరణి, సార్వనామిక క్రియారూప ప్రయోగం భారత రచనకు పూర్వరూపాలని చెప్పవచ్చు. నన్నయభట్ల నందమపూండి శాసనాన్ని పరిశీలించిన గిడుగు వేంకట రామమూర్తిగారు క్రీ. శ. 11వ శతాబ్ది నాటికే కావ్యభాష వ్యవహారభాషకు దూరమైపోయిందని రాజరాజనరేంద్ర పట్టాభిషేక సంచికలో ప్రసంగించారు. అప్పటికి పైన పేర్కొన్న పద్యశాసనాలన్నీగాని, రేనాటి చోళుల శాసనాలుగాని బయల్పడలేదు. [పాబ్సన్నయ యుగాంధ్రశాసనభాషను పరిశీలించినప్పుడు క్రీ. శ 7వ శతాబ్ది నాటికే సాపాత్యభాష వ్యవహారదూరమయిందనీ, నన్నయ భారత రచనా కాలానికి అది గతానుగతిక ధోరణికి వచ్చిందనీ తెలుస్తుంది.

ఈ ద్వైవిధ్యానికి కారణం ఊహించటం సులభం. రేనాటి చోళుల వంటి సామంతరాజులు, పందురంగు వంటి సేనాపతులు, కదాచిత్తుగా యుద్ధమల్లుడి వంటి రాజులూ తెలుగులో తమ నిర్ణయాలను, సాహసకృత్యాలను, భక్తి వితరణభావాలను చెప్పాకున్నా, తెలుగు అప్పటి రాజభాషకాదు, అధికారభాష కాదు. తొలితరంలోని కొందరు శాసన పరిశోధకులు రాజరాజ నరేంద్రుదు తెలుగును అధికార భాషగా చేశాదని భ్రమించినట్లే, సాహితీ విమర్శకులు కొందరు 'తెనుంగు నిలిపి రంధవిషయంబున, జన సత్మాత్రయుని దొట్టి చాళుకృ సృప్రల్'అనే నప్పెచోడ ట్రసంగాన్ని పూర్తిగా విశ్వసించి వంతపాటపాడేరు. కాలక్రమాన రెడ్డిరాజుల కాలంలో మరికొంత ప్రశస్తికి వచ్చి శ్రీ కృష్ణదేవరాయల కాలానికి తెలుగు మరికొంత ఘనతను సంపాదించిందేగాని రాజభాషగా అధికారభాషగా సంస్మతమే రాజ్యమేలిందని మల్లంపల్లి సోమశేఖర శర్మగారు నిరూపించారు. ట్రిటిషువారి కాలంలో గూడా కొన్ని ప్రకటనలు తెలుగులో వెలువద్దా, సి.పీ.టౌన్ సూటయాభై సంవత్సరాలక్రితమే కొన్ని తీర్పులను తెలుగులోనే రాసినా, అధికారభాషగా ఇంగ్లీషే ఉన్నదని అందరికీ తెలుసు. బహుజనామోదమో సాధారణ ప్రజలకు తెలియటమో మంచిదని తోచిన సందర్భాల్లో దేశభాషలో – తెలుగులో – కొన్ని ఆధికారిక ప్రకటనలు వెలువరిచినంత మాత్రాన తెలుగు అధికారభాష కాలేదు, కాబోదు. ఆంధ్రప్రదేశ్ అనే సొంత రాష్ట్రమేర్పద్దా, పాలకులు అనేక వాగ్దానాలు చేసినా, చేస్తున్నా నేటికీ తెలుగు అధికారభాష కాలేదు. వివరాలను నా భాషాశాస్త్ర వ్యాసాల్లో చూడవచ్చు. అధికారభాష కాదు కాబట్టే అత్యంత ప్రధానమైన రాజశాసనాలు సంస్పుతంలోనే వెలువద్దాయి. కాకపోతే దానధర్మ విశేషాలు ప్రజలకు తెలియా లనిపించినప్పుడు వ్యక్తి స్థల నామాదులను తెలుగులో కూడా తెలియబరిచారు. తెలుగు ప్రాచీనకాలంలో అధికారభాషాగౌరవం పొందనందువల్ల అలనాటి వ్యవహారభాష మౌఖికభాషగా త్వరితంగా మారిపోయింది. లిపిలేఖన పద్దతులు వ్యాప్తిలోకి వచ్చిన తరువాత వాటిమీద కూడా సంస్మృత ప్రభావం బాగా పడింది. వర్ణమాల దగ్గరినుంచి లేఖన సంప్రదాయాల వరకు ఆ ప్రభావం విస్తరించి, తెలుగు జాతి వాడుకలో ఉన్న 🕰వర్ల అకారాలు క్రమంగా వ్యవహారదూరమైనాయి. తెలుగులో స్వతస్సిద్ధంగా ఏర్పద్ద ఆనునాసిక్యానికీ, దంత్య/ దంతమూలీయ చజలకు, ఎ (ae) ధ్వనికీ లిపి సంకేతాలనయినా ఏర్పరుచుకోలేదు. అయితే మరోవైపు పద్యసాహిత్యం మొదలయింది తొమ్మిదో శతాబ్దం నాటికే. అది 11వ శతాబ్దంలో మహాకావ్యనిర్మాణానికి ఉపయోగపడింది. తెలుగుకు సాహితీ భాషా గౌరవం దక్కింది గాని, అధికార భాషాస్తాయి ఈనాటికీ రాలేదు. ఈ పరిస్థితివల్ల తెలుగుభాష సంస్కృతీకరణవైపు మొగ్గుచూపి, దేశీయతకు క్రమంగా దూరమవుతూ ద్విభాషా దుస్థితికి (diglossic situation) దిగజారింది (వివరాలను నా Occasional Papers లో చూడవచ్చు).

గద్య పద్య శాసనాల్లోని భాషను తులనాత్మకంగా పరిశీలించినప్పుడు కొన్ని విశేషాలు తెలుస్తాయి. సమకాలిక వ్యవహారానికి సన్నిహితంగా ఉన్న గద్య శాసనభాషలో కనిపించే కొన్ని మార్పులు, అదే కాలానికి చెందిన పద్య శాసన భాషలో కొన్ని శతాబ్దాల తరవాతగాని ప్రతిఫలించలేదు. వాటిలో అత్యంత ప్రధానమైనవాటిని మొదట చూద్దాం. శకటరేఫకూ సాధురేఫకూ మధ్యగల ఉచ్చారణ భేదం (కీ.శ.7వ శతాబ్దినాటికే తొలిగిపోయిందని విలోమ లేఖనాల ద్వారా (inverse spellings) గ్రహించగలం. ఆ రెంటికీ విభిన్న లిపి సంకేతాలున్నా, ఒకదాని స్థానంలో మరొకటి కనిపించిందంటే నాటి లేఖకులకు ఉచ్చారణలో భేదం లేదనిపించి ఉందాలి. ఉదా.

i) (క్రీ.శ.395-410 మధ్యకాలంనాటి పెదవేగి శానంలో (భారతి 1. 110-23: పంక్తులు 10-11, 13-14, 15ల్లో (కమంగా) అటుతొతె, చెజ్సాటువ, కమ్మురాజ్చౌరువ (తొతె తరవాతి కాలంలోని దొరువు / (తోవలకు మూలరూపం; చెటువు, చెరువు అనే రెందు రూపాలూ ఒకే శాసనంలో కనిపించటం ఉచ్చారణ ఒకటేననటానికి నిదర్శన.

- ii) ఇరుకుటూరు (ఎపిగ్రాఫియా ఇండికా 31.74-60:39-40) (క్రీ.శ.669 నాటి శాసన ప్రయోగం. కావ్యభాషలో ఇటుకు అనే రూపముంటుంది.
- iii) చిట్టేరు (JAHRS 5.51-56:19) (కీ.శ.763 నాటి (పయోగం. ఏజు అనేది కావ్యభాషారూపం.
- iv) పదమఱలూతి (ద.హిం.శా. 10.37.2) (కీ.శ. 8వ శతాబ్ది. ఊరు కావ్యభాషా రూపం.
- v) సూర (ద.హిం.శా. 10.605:1,2,8) ఇది క్రీ.శ. 8ప శతాబ్దినాటిది. కావ్యభాషారూపం నూఅ.

దాదాపు పదమూడు వందల సంవత్సరాల క్రితమే ప్రత్యేక వర్ణత్వం కోల్పోయిన శకట రేఫను నేటికీ కొందరు కావ్యభాషలో వాడుతుండటం విచిత్రం. శకటరేఫ నిర్ణయం తేలక సంప్రదాయ పండితులూ భాషాశాస్త్రజ్ఞులూ ఘర్షణ పడటం అందరికీ తెలుసు. ఉచ్చారణ భేదం స్పృతిపథంనుంచి జారిపోయిన తరవాత బహుకాలానికి ఈ అవ్యవస్థ లేఖనంలో కనిపించిందని గుర్తించాలి.

[పాచీన శాసనాల్లో [పత్యేక లిపిగా కనిపించే '≌' కారం (క్రీ.శ.11-14 శతాబ్దాల మధ్యకాలంలో కూడా రాతలో నిలిచింది (తెలుగు భాషా చరిత్ర 4.3, పేజీ 105). పదమధ్య ల్లై కారం (క్రీ.శ. 7వ శతాబ్దినాటికే ద కారంగా మారింది. ఉదా. కుడుచు (ద.హిం.శా. 6.584.10). ఇది (క్రీ.శ. 641 నాటి [పయోగం (తెలుగుభాషా చరిత్ర 3.16, పేజీ 60). దాదాపు 700 సంవత్సరాలు అది లేఖనంలో నిలిచింది గద్య శాసనాల్లో. అయినా 11వ శతాబ్దినాటి నన్నయ భాషలో అది లేదు. ఈ మార్పు నన్నయ చేసిన కావ్యభాషా సంస్మార ఫలిత మనిగాని, భాషాపరిణామక్రమఫలిత మనిగాని చెప్పవచ్చు.

తామశిలాశాసనాల్లోగాని, తాళపుత్ర(గంథాల్లోగాని, గోల్కొంద పీచుకాగితాలమీదగాని, ఎన్నడూ ఎవరికీ కనిపించని అరసున్న (c) ను నేటికీ కావ్యభాషలో రాచ్తున్నవా రున్నారు. 'సగము జాబిల్లివలె (వాయ సగముసున్న' అని చెప్పిన అప్పకవి ఏ సగమో చెప్పలేదు. ఆర్ధానుస్వారం పూర్వాచ్చును అనునాసికంగా ఉచ్చరించటాన్ని సూచిస్తుందని కేతన మాటలను బట్టి ఊహించవచ్చు (ఆంద్రభాషాభూషణము, పద్యాలు 30,56,57). అంతకుమించిగాని, అందుకు విరుద్ధంగాగాని లిఖిత నిదర్శనాలు లేవు. లేఖనంలో మొదట బిందువు మాత్రంగా (.) ఉండి, తరువాత సున్నగా మారిన సంకేతం పూర్ణబిందువుకూ ఖండబిందువుకూ ఏకలిపి సంకేతంగా ఉండేదని శాసనలేఖన పరిశీలన నిరూపిస్తుంది. కొన్ని సందర్భాల్లో అనుస్వారానికి బదులు పరసవర్మాదేశమే లేఖనంలో కనిపించినా, ఛందస్సునుబట్టి అరసున్న (ఆనునాసిక్యం) ఉందని నిరూపించవచ్చు. ఉదా.

"ప్రభుం బణ్జరంగుం బజ్బిన... పత్తుంగొని... వేంగి నాజ్రిం" (భారతి 5.473 - 84.4-6) అనే భాగం (క్రీస్తుశకం 848 నాటిది. ఫంటోభంగం లేకుందాలంటే దీన్ని "ప్రభుం బందరంగుం బజ్బిన.. వేంగినాంటి" అనే అక్షర క్రమంలో రాయాలి. ఆ శాసనంలో కనిపించే "గమ్మ≣ంబ్.. కొట్టంబుల్" (వంక్తులు 3,6) అనే బోట్ల "గర్వమ్...కొట్టముల్" అని పరించక పోతే ఛందోభంగం. బిందుపూర్వక బకారాన్ని మకారానికి బదులుగా రాయటం (క్రీ.శ. 7వ శతాబ్దిమంబీ ఆచారమయిందని గుర్తించాలి. సంప్రదాయ వ్యాకరణాలు దీర్ఘంమీద అర్ధానుస్వారం లేదంటున్న ఒక పద్య శానంలో 'కూంతు సరియ పోల్పం గాంత లెంద్దు' (రాజరాజనరేంద్ర పట్టాభిషేక సంచిక 25-29.11:1065) అనే [పయోగాన్నీ, 'బిందె ఖలుందు దక్షుందను వీడింది పాటుం దు' వంటి నన్నెచోద [పయోగాన్నీ అనుసంధించి పరిశీలిస్తే, ఒకప్పుడు మాండలికంగానయినా అనునాసికోచ్చారణ ఉండేదని తెలుస్తుంది (తెలుగు భాషా చరిత్ర, పేజీలు 63, 104 మొ.). అంతకుముందు వర్గ పంచమాక్షరాల స్థానంలో పూర్ణ బిందువును రాసేవాళ్ళు, ఆ సంప్రదాయం (క్రీ.శ.1400 నాటికి అంతరించింది (అదే పేజీ 104). అచ్చుతోబాటు అరసున్నా అనే లిపివచ్చింది. ఇవన్నీ గమనిస్తే సఖండ నిర్బిందుకాలను గురించిన సంప్రదాయ వ్యాకరణ చర్చలూ, నిఘంటువుల నిర్ణయాలూ (ఉదా. ఏగు-శ్వురత్నాకరం ప్రకారం నిర్బిందుకం; శాసనాధారాలనుబడ్డి సబిందుకం - సూర్యరాయాంధ్ర నిఘంటువు శాసనాధారాలను గుర్తించింది) నిష్మారుణ ప్రయాస లనిపిస్తాయి.

(క్రీస్తుశకం 7వ శతాబ్దిసుంచి పదాదియవకారాలు లేఖనంలో (గ్రదుతాంతాల తరవాతకూదా) కనిపిస్తాయి శాసనభాషలో. ఉదా.

యదాగమం : పబ్బామియు యాదిత్యవారంబు (JAHC 3.16-21.9-11). ఇది క్రీ.శ. 641 నాటి ప్రయోగం.

వదాగమం : పోటున – వకొట్టి (ద.హిం.శా. 10.614.5-6). ఇది 8వ శతాబ్ది ప్రయోగం. ప్రథమాంతం మీద యదాగమం: సంవత్సరమ్బుళ్ –యేనగు (ఎపిగ్రాఫియా ఇందికా 27.234-36.6-7). ఇది (శ్రీ.శ. 625-50 మధ్యకాలానిది. నన్నయ సమకాలంలోనూ ఇలాంటి లేఖన సంప్రదాయముందనీ, ఆయనగూదా అలాగే రాస్తే ముద్రణలో వరిష్కర్తలు బాలవ్యాకరణానుసారం మార్చారనీ వాదోపవాదాలు జరిగాయి.

సంధికి సంబంధించి ఒకటిరెందు సంగతులు చూద్దాం. గసదవాదేశం శివకవుల రచనల్లో కూడా నిత్యంగా కనిపించినా, సంప్రదాయ వ్యాకర్తలు గుర్తించలేదు. (కీ.శ.8-11 శతాబ్దాల మధ్య శాసనభాషలో ఈ ఆదేశం నిత్యం; అంతకుముందు వైకల్చికం. దీనికి విశేషవ్యాస్తి ఉండేది. ఉదా.

తత్సమాల్లో : కలయంత – గాలంబు (ద.హిం.శా. 6.585.21 : 633–63)

(దుతాంతాలమీద : నాలును – పుట్ట (నెల్లూరు శాసనాలు 1.291–92.2-3 : 7వ శతాబ్ది) విశేషణాలమీద : ఇరు – పుట్టి (ద.హిం.శా. 6.585.9 : 633–63)

క్వార్థకాలమీద : పొంది-గాని (తె.శా. 1.163-65.6 : 892-922)

సంవృతాక్షరాల్లో : నిడు–గట్ల (ఎపి.ఇం. 18.313–16.15 : 696–709)

దుతసంధి (కీ.శ. 6-9 శతాబ్దల మధ్యకాలంలో వైకల్పికంగా, తరువాత బహుళంగా పర్యవసించినా, పదకొందో శతాబ్దిలోకూడా నిత్యసంధి కాలేదు శాసనభాషలో. కావ్యభాషలో మాత్రం అది నిత్యమనే చెప్పాలి. ఉదా.

దీని–గాచిన వారు (నె.జి.శా. 3.1151–10 : 650). ద్వితీయాంతాలమీది సంధి కిది నిదర్శన. సంధి జరగని నిదర్శన : పాఱకు - కుణ్దికాళ్లుళ (ఎపి.ఇం. 27.225-28.11-12 :

575–600). పులొంబున – చెఱువు (ద.హిం.శా.6.584.6–7, 641)

వ్యస్త సమస్త శబ్దాల విషయంలో కొన్ని ముఖ్యాంశాలను ప్రస్తావిద్దాం.

బహువచనంలో ము[వత్యయలోపమూ తత్పూర్ప స్వరానికి దీర్ఘతా నన్నయ భాషలో కనిపించదుగాని ఆయనకు సమకాలంలోని శాసనభాషలో (ప్రయోగాలున్నాయి. ఉదా.

భోగానకు (ద.హిం.శా. 10.644.77-78 : 1060)

కుంచాలు (ద.హిం.శా. 10.60.1 : 1091)

క్రియారూపాల్లో తచ్చబ్ద వకారలోపం (కీ.శ.12వ శతాబ్ది శాసనాల్లో కనిపిస్తుంది. ఒక మార్పు లిపిబద్ధం కావటానికీ లేఖనంలో కనిపించటానికీ చాలా ముందే మౌఖిక వ్యవహారంలో ఉండి ఉంటుందన్న భావన (పకారం నన్నయనాటికే ఆ పరిణామం జరిగి ఉందాలి. కానీ కావ్యభాషలో ఆయన ఆరూపాలను వాడలేదు. ఉదా.

వ్రచ్చినారు (ద.హిం.శా. 10.702.16, 1153)

నడపంగలాణ్తు (ద.హిం.శా. 4.1099.6 : 1166)

యుద్ధమల్లడి బెజవాడ శాసనంలో కనిపించే 'నెగి', 'అర్థిన్' వంటి అవ్యయాలు సాధారణ శాసనభాషలో మరెక్కడా కనిపించవు. ఆ పద్యశాసన ధోరణి తరవాతి కాలంలోని కావ్యభాషకు మార్గదర్శకమై ఉంటుంది.

పద్యశాసనాల్లోనూ కావ్యభాషలోనూ వైరి సమాసాల (పయోగం అత్యంత విరళమే. కాని గద్యశాసనాల్లో వాటి కల్పన (క్రీ.శ.7వ శతాబ్దినుంచీ విస్త్రతం. ఉదా.

పోర్శుఖరామ (ద.హిం.శా. 10.599.1-2, 625-50)

ఘనరాచమణి (నె.జి.శా. 3.1152-55.29-30 : 7వ శతాబ్ది)

మనవత్తి౯కమ్ (భారతి 3.83-94.45 : 1060)

జయమాద (ద.హిం.శా. 6.109.29 : 1096)

లోహదండు (ద.హిం.శా. 4.1161.2 : 1082)

అమృతపడి (నె.జి.శా. 1073.17 : 1088)

నన్నయభట్న కఱకంఠుడు వంది (పయోగాలను ఎంత కదాచిత్తగా చేసినా, సమకాల భాషాప్రభావంనుంచి పూర్తిగా బయటపడలేకపోయాడనటానికి ఆమాటలే నిదర్శనం.

కొరవి శాసనంలో కనిపిస్తున్న 'సుఖంబు మనువారు, ఆతని కొ<sup>ట్లివి</sup>ంచిన చెరువులు, సుఖమ్బుజ్జి, పదకొందో శతాబ్జిలోని 'తమప్రతిప్లసేసిన' (ద.పాం.శా. 10.644. 66 : 1060) మొదలైన విశేష (పయోగాలకు (కీ.శ. 7వ శతాబ్జినాటి 'విడిచిన బసిజ్జీ నూఱు గద్యాణంబులు' ( JAHC 3.16-21.14-16 : 678) వందీవి పూర్పప్రయోగాలు. ఇలాదీవే నన్నయనాటి నుంచీ కావ్యభాషలో కనిపిస్తున్నాయి. తననాటికే భాషలో స్థిరపడ్డ పద(ప్రయోగాలనే నన్నయ స్మీకరించాదనటానికి ఇవి నిదర్శనలు.

(కీ.శ. 11వ శతాబ్దాంతం వరకూ లభించిన తెలుగు శాసనాలను పరీక్షిస్తే, భాషలో ఎరువు మాటల పాలు కాలక్రమాన పెరుగుతూ వచ్చిందని తెలుస్తుంది. సంస్మత (ప్రాకృత సమాలూ

#### 32 u **ಬಾದರಾಜ ರಾಧಾತೃಷ್ಣ**

భవాలూ ఎరువు మాటలకిందనే లెక్క కేవలం దేశ్యపదాలు కానివన్నీ ఎరువుమాటలే (borrowed words). (కీ.శ. 6-10 శతాబ్దల మధ్య శాసనభాషలో 20-25 శాతం ఎరువు మాటలు కనిపించగా, (కీ.శ.10, 11 శతాబ్దుల్లో అది 50శాతం దాటింది. ద్రావిడ భాషల్లో మలయాళం 85శాతందాకా, తెలుగు కన్నదాలు 60 శాతందాకా సంస్థ్రతంనుంచే పదజాలాన్ని దిగుమతి చేసుకున్నాయి. తెలుగు సాహిత్య భాషగా అభివృద్ధి చెందే కొద్దీ, 14వ శతాబ్దిదాకా ప్రధానంగా సంస్థ్రతంనుంచి ధారాళంగా ఎరువుతెచ్చుకోక తప్పింది కాదు. పదాలను 15వ శతాబ్దినుంచి దాదాపు 200 పెర్ష్ అరబిక్ పదాలు శాసన భాషలో ప్రవేశిస్తే, కావ్యభాషలో 900 దాకా చేరాయి (తెలుగు భాషా చరిత్ర, పేజీ 330). పోర్చుగీసు భాషనుంచి 16వ శతాబ్దిలో ఆదానం మొదలయింది (అదే, పేజీ 341). క్రీ.శ.1802 నుంచి శాసనభాషలో ఇంగ్లీషు మాటల ప్రవేశం మొదలయి (అదే, పేజీ 185) ఇప్పటికి మరింత వేగం పుంజుకున్నది. సంప్రదాయ వ్యాకరణాలు అన్యదేశ్యాల గురించి పట్టించుకున్నది తక్కువ – సూత్రీకరించింది శుద్దశూన్యం. అన్యదేశ్యాలను వాడకపోతే 'వ్యవహారహాని' తప్పదన్న అప్పకవి, వాటి రూపనిష్పాదనాదుల జోలికే పోలేదు. ఆ వ్యాకరణాలు చేసిన తత్పమ తద్భవ విభజన ప్రాతిపదికలనేగాని ప్రత్యయాలను లెక్కలోకి తీసుకోలేదు. ప్రాకృతసమ, ప్రాకృతభవాల రూప నిష్పాదన కన్నీటి తుడుపుగా చేశాయి. అసలీ విభజన (పణాళికను కూడా (పాకృత వ్యాకరణాలనుంచే ఎరువుతెచ్చుకున్నా రంటాడు తూమాటి దొణప్ప (అదే, పేజీ 307). ఆయన లెక్క ప్రకారం తద్భవాల్లో అయిదింట నాలుగు పాళ్ళు ప్రాకృతాలనుంచీ, మిగిలినవి సంస్కృతం నుంచీ ఎరువు తెచ్చుకొన్న మాటలే (అదే, పేజీ 308). కావ్యభాషలో అన్యదేశ్య శబ్దం 'త్రాసు'ను మొదటిసారిగా ప్రయోగించినవాడు తిక్కన. అన్యదేశ్యాలను ధారాళంగా ప్రయోగించిన సుప్రసిద్ద కవి శ్రీనాథుడు. ఆ కవి తన కృతిపతి బెండపూడి అన్నయమంత్రికి అరబీభాష, తురుష్క (టర్మీ) భాష, పార్సీ భాష వచ్చునని పేర్కొన్నాడు. ముస్లిం దండయాత్రలకన్నా ముందే వారితో ఏర్పడ్డ్ వాణిజ్య సంబంధాలవల్ల ఆయాభాషాపదాలను తెలుగులో చేర్చుకోవటం మొదలయింది.

ఈనాటికీ తెలుగులో సంస్భతీకరణం విపరీతంగా ఉందనీ, అంగ్ల పదాల చేరిక, సాంకేతిక పదరూవంలో అంతు తెలీనంతగా జరుగుతున్నదనీ, ఇందువల్ల తెలుగు 'పరిశుద్ధత' (భష్టపద్ధిపోతున్నదనీ, 'సంకర' సమాసాలు భాషాసౌందర్భాన్ని చెరుస్తున్నాయనీ ఆక్రోశించే వాళ్ళు చాలామంది ఉన్నారు. వారు గమనించని వాస్తవా లనేకం. ఈ క్షణంవరకూ తెలుగువాడు తెలుగులో రాసిన మౌలికశాగ్రుగ్రంథం ఒక్కటీ లేదు. మన కవిత్వం మహశ్రదమే కావచ్చు గాని దేశీయపదాలు – కవికీ, కవిత్యానికీ, సాపాత్యానికీ సమానార్ధకాలయినవి లేపు (తెలంగాణాలో సాపొత్యశట్దానికి 'స్వయంపాకం' అనే అర్థం విశేషంగా వచ్చింది). సాంస్మతికాదానం (Cultural borrowing) అతివ్యాప్తంగా ఎరువుమాటల చేరికకు దారితీసింది. సాంప్రదాయిక శాగ్ర్రాలనుకొనే ఛందోవ్యాకరణాలంకార శాగ్రాల్లో, జ్యోతిరాయుర్వేదాల్లో మనం ప్రమాణ(గంథా లనుకునేవన్నీ సంస్మతంలోనే ఉన్నాయి. (ప్రాచీనాంధ్ర సాపాత్యంలోని పురాణప్రబంధాద్యనేక పట్రిడుర్లోని పాత్రలూ ఇతివృత్తాలూ చాలావరకు భారత భాగవత రామాయణాదులనుంచే వచ్చిపద్దవి. ఆ గ్రంథాల్లో వర్ధతమైన సమాజ లక్షణాలు ఇంచుమించుగా ఆర్యనాగరకళకు చెందినవేగాని, వాటిలో తెలుగుదనం ఉన్నదనలేం. ఉన్న ఒకటి రెండు సందర్భాల్లో నేటి తెలుగు చలనచిడ్రాల్లో ఉన్నంత దేశీయతా లేశమే.ఆధునిక సమాజావసరాలకు అవసరమైన పరిభాషను అచ్చతెలుగులో అరపల్లాగా సృష్టించుకోవటం తెలుగు స్వభావానికి విరుద్ధం. మన భాషాభిమానం రాజకీయ ప్రయోజన సాధనకు మించి మరిదేనికీ విస్తరించలేదు. కాబట్టి మన భాషాభివృద్ధీ, సాహిత్యాభివృద్ధీ అనుకరణలమీద, ఆదానం మీద ఆధారపడ్డవేగాని, స్వతండ్రాలు కావు, మౌలికాలు కావు, ప్రాథమికాలు కావు.

ఏమాట ఏ అన్యభాషనుంచి ఎరువుగా వచ్చి ఎలా రూపంలో అర్థంలో మార్పులు పొందిందో నిరూపించే వ్యాకరణ నిఘంటువులు తెలుగులో రాలేదు. వెలువడ్డవి అసమగ్రాలు. మన పండితుల వాదనలకు మూలాలు అన్యభాషల్లోని సిద్ధాంతాలు. ఈ పరిస్థితిలో సామాన్య రచయితలకూ పండితులకూ అన్యదేశ్యమేదో దేశీయపదమేదో తెలియటం దుస్తరం. పఠనపాఠనాల్లో అ విషయాలకున్న ప్రపాముఖ్యం అజాగళస్తనపాదుం. కాబట్టి మిశ్రసమాసాలు / వైరి సమాసాల కల్ఫనను సంకరసమాససృష్టిగా పరిగణించి ఆక్షేషించదం సమర్థనీయం కాదు. కన్నడిగులూ తెలుగువారూ తప్ప ఈ మిశ్రణం నేరమసో పాపమనో ఎవరూ భావించటం లేదు. ఎరువులు పంటకులాగా ఎరువుమాటలు భాషకు మేలు చేకూర్చి పుష్టి కల్పిస్తాయి. ఇంగ్లీషు అలాగే అభివృద్ధమయింది – (పపంచభాషగా. ఈ సందర్భంలో కొమత్మాజు వేంకట లక్ష్మణరావు వంటి వీరగ్రాంథిక భాషావాది 1922లో రాసిన 'తెలురగు భాషాతత్తము' లోని అభిప్రాదూలను సంప్రదాయవాదులు చిత్తగించడం మంచిది. విభక్తి ప్రత్యయ లోపాదులుగాని పదాంత కార్యాలు గాని లేని సమాసాలను వైరి సమాసాలుగా పరిగణించి వెలివేయపద్దని ఆయన సూచించాడు. (క్రీ.శ.7వ శతాబ్దిసుంలీ తెలుగులో మిశ్రమ సమాసాలున్నాయి. గద్యశాసనాల్లో వాటి సంఖ్య అపారం. నేటికీ వృవహారంలో అదే స్థితి. ఇది కొనురుతన్న సంప్రదాయమని గుర్తించాలి.

సంస్మత ప్రభావాన్ని ప్రతిఘటించదలచిన శివకవుల ప్రయత్నాలూ, అచ్చ తెలుగు వాదంతో పెర్షోఅరబిక్ పదాల చేరికను అనుమతించి, సంస్మత సమాసాలను నిషేధించిన 'యయాతి చరిత్ర' వంటి రచనల ఆత్మవంచనా విఫలమైనాయని సాహితీ చరిత్ర చెవ్తుంది (ఈ వాద వివరాలను నా 'సాహిత్యవ్యాసాల్లో' చూదవచ్చు). సంస్మత ప్రభావం చాలా (పాచీన కాలంలోనే తెలుగు వాళ్యనిర్మాజుం మీద కూడా ప్రసరించింది. గద్యశాసనాల్లో అత్యంత విరళంగా ఉన్న కర్మణి (ప్రయోగం కావ్యభాషలో చాలా ఎక్కువ. నేటికీ కొందరు విశ్వవిద్యాలయాచార్యులు "నన్నయగారి చేత (ప్రాయబద్ధ మహాభారతం' వంటి ప్రయోగాలే పాండితీస్నూర్తికి నికషోపలాలని భావించటం కద్ద. 'నన్నయభారతం' అంటే అది తెలుగు వాక్యం కాదనే భయముందేమో వారికి. (క్రీ.శ.11వ శతాబ్ది చిపరిదాకా తెలుగులో వెలువడి లభించిన 269 శాసనాల్లో రెండే రెందు ఉదాహరణలు కర్మజిషయోగానికి నిదర్శనలు. ఉదా.

ఆతని చేయమ్బడిన ధమ్ము≣వులు (తె.శా.1.163-65.55-56 : 892-922) వైదుమ్బులచేతం బట్టం కట్టబడి యేలి (ద.హిం.శా. 10.640.4-5 : 9/10 శతాబ్దలు) ఏదో విశేష పరిస్థితినో కార్యాన్నో తెలియబరిచేటప్పుడు ఈ ధోరణి ఘనంగా ఉంటుందని భావించారేమో. వాగ్ వ్యవహారంలో నేటికీ కర్మణి (పయోగం విరళాతివిరళమని గుర్తించాలి. ఇటీవల ఒకరిద్దరు భాషావేత్తలు ఇటువంటి ప్రయోగం తెలుగుభాషకు సహజమనీ వాంఛనీయ మనీ వాదిస్తున్నమాట నిజం. భాషను పండితులు మాత్రమే శాసించరు – శాసించలేరు. ఇది మంచిదనుకుంటే పదిమందికీ నచ్చచెప్పట మొక్కటే మార్గం.

(కీ.శ. 9-10 శతాబ్దలనాటివి రెండు, పదకొందో శతాబ్దివి మరిరెండూ యత్తదర్థక (పయోగాలు శాసనభాషలో దొరుకుతున్నాయి. రాజకీయ వ్యాసాదుల్లో, హిందీ/ఉర్దూ (పభావ మున్నవారి రచనల్లో ఇవి కావ్యభాషలోలాగా అవిరళంగా ఉన్నాయి. ఇది కూడా సంస్ప్రత (పభావంవల్ల తెలుగు వాక్యనిర్మాణంలో (పవేశించినదే. ఉదా.

నీకేమివలయు దాని వేజ్డికొమ్ము (తె.శా.1.163–65. 30–32 : 892–922)

ఎవ్వాజ్డేని రక్షిఞ్చు వానిద ధమ్ము≣వు ( JAHRS 1.81 - 85.7 : 10వ శతాబ్లి)

ఈ వృత్తి నెవ్వణ్దేని అవహరిజ్చిన వాని పితృపితామహులు 60వేలేంద్లు నయకనరకానం పదుదురు (ద.హిం.శా. 10.4.12–14 : 1008)

వేగినాణ్ణి కెవ్వరు రాజులైరి వారుం (ద.హిం.శా. 6.102.34–38 : 1006)

చివరి రెండు దృష్టాంతాలూ కావ్యభాషకు సమకాలికమైనవని గుర్తించాలి.

తెలుగు వాక్యనిర్మాణంలో కర్త్స-కర్మ-క్రియా పదాలు ఆ వరసలో రావటం, విశేషణ పదాలు విశేషెస్టాలకు ముందుందటం సహజం. ఆక్రమం మారటం విలక్షణత. కావ్యరచనలో విలక్షణ ప్రయోగా లెక్కువ. అయినా శాసనభాషలో వాటికి బీజాలూ మార్గదర్శకాలూ నన్నయకు చాలా ముందుకాలంనుంబీ కనిపిస్తాయి. గద్యపద్య శాసనాలనుంచి ఆయా విలక్షణ ప్రయోగాలకు ఆధారాలను ప్రదర్శిస్తాను.

- కర్త లేనివి : దానపోతుల ముచ్చియకు... ఇచ్చిరి..నేల (ద.హిం.శా. 10.599.29-31: 625-50)
- ii) కర్మ లేనివి : కఞ్చగార్లు కొట్టిరి (ఎపి.ఇం. 30.69-71.8 : 699- 700)
- iii) వాక్యాంతంలో కర్త : ప్రసాదచేసిరి తొల్పకామి రట్టగుళ్ళు (ఎపి.ఇం.27.236-38.12-15 : 700-725); దీవియ వెట్టెం బద్మావతియును (ఎపి.ఇం. 14.314-18.21:1075-76) అనేది పద్యశాసన ప్రయోగం.
- iv) వాక్యాంతంలో కర్మ : గజ్జర ముడ్రాజు.. పొడిచి పడియెతోబ్యుకాకు (ద.హిం.శా. 10.640.3-6: 9వ / 10వ శతాబ్ది); శ్రీయుద్ధముల్లు జైత్రించె గుడియు మఠంబునుం గాత్రి≣కేయునకు (శావ.మం.1.2-3.27-29 :898-934) అనేది వద్యశాసన ప్రయోగం.
- v) కర్త-కర్మ-క్రియ : శ్రీసతికి దత్తి హంగుణవుళ దేవణ యిచె (ఎఆర్ 182/1932,34, భాగం.2, ఎల్.సి.41.8 : 7వ శతాబ్రి)
- vi) కర్త్రపద పునరుక్తి : పెటనివారు... అతిసినవారు పాపంబు గొణ్ణవైటనివారు (ద.హిం.శా. 10.633.2-5 : 8వ శతాబ్ది)
- vii) విశేష్యం విశేషణం : నిల్పె విద్ధమయ్య విప్రకవచమ్ను (నె.జి.శా. 1.237.4:633) ;

శ్రీయుద్ధమల్ల జైత్తించె నమితతేజుందు (శా.ప.మం. 1.2–3. 43–44 : 898–934) అనేది పద్యశాసన ప్రయోగం.

- viii) పరోక్షకర్మ ప్రత్యక్షకర్మ : గణ్తుదేవరకు నముదునకు దారపోచి యిచ్చినాణ్డు (ఎఆర్ 77/1956-57.13.15 : 1096)
- ix) క్రియా-అవ్యయం:సితమణిబన్ద మిచ్చె సన్మణియుతముగన్ (రా.ప.సం. 25–29. 6:1065)

ఇటువంటి నిదర్శనాలవల్ల సాహిత్యభాషలోని విలక్షణ (పయోగాలకు పూర్వ రూపాలు శాసనభాషలో కావ్యభాషకన్నా ఎంతోముందుకాలంలోనే ఉన్నాయని గుర్తించగలం. వీదిపాళ్ళు పర్యశాసనాల్లో, అంతకన్నా ఎక్కువగా కావ్యరచనల్లో ఎక్కువగా ఉందడంవల్ల వ్యవహారభాషకూ కావ్యభాషకూ దూరం రానురాను పెరిగింది. ఈ ద్విభాషిత (క్రీ.శ.7వ శతాబ్దినుంచే ఆరంభమయింది. పద్యకవితేగాని వచనరచనలను సమాజం గౌరవించి చేపట్టనందువల్లా, కేతన తరవాతి వ్యాకర్తలకు పాండిత్య (పకర్షమీద ఉన్న వ్యామోహం సృజనాళ్మక రచనలమీద లేనందువల్లా, ఛందోవ్యాకరణాంతారాలు లక్ష్యాలకన్నా లక్షణాలకే ప్రాముఖ్యమిచ్చి అనుశాసించే (పయత్నాలు చేసినందువల్లా, అంతకుమించి సాహితీసృష్టి అత్యల్ప సంఖ్యాకులయిన అగవర్మాలవారికే చాలావరకు పరిచితమయినందువల్లా, ఈ దురవస్థ 20వ శతాబ్దిదాకా తిరుగులేనిదిగా రాజ్యమేలింది. దేశీయతా ముద్రకోసం పాకులాడిన పాల్కుర్కి సోమనాథాది శివకవుల రచనల్లోని భాష వారు (పతిపాదించిన సిద్ధాంతాలకు విరుద్ధంకావటం, కావ్యేతి పుర్రిత్తో తెలుగువాతావరణం లేకపోవటం ఇందుకు తోద్చడ్చాయి. విద్యార్థనా వరిమిత లక్ష్మంతో పరిమిత సంఖ్యాకుల (పసిద్ధి సంపాదనకు ఉపయోగపడినందున మాందలిక భేదాదులు గద్యశాసనాళ్లో తప్ప బాగా (పతిఫలించలేదు. సమాజ పరిస్థితుల సాహిత్యంలో ఎప్పుడో ఎక్కదో తప్ప (పస్తివనకైనా రాలేదు. సూలంగా ఇది ప్రాదిను సాహిత్య లక్నంలా.

సాహిత్యభాషను గురించి చేసే చర్చ అనముగ్రంగా ఉంటుందని చెప్పకతప్పదు. మొత్తం (ప్రాచీనాంధసాహిత్యంతో పోలిస్తే మనకు దొరికిన, (ప్రచురితమైన శాసనాల సంఖ్య అత్యల్ఫం (కేవలం 2700 శాసనాలు). వాటి విష్పతి చాలా తక్కువ; వైవిధ్యం అత్యల్ఫం. బహుశా ఆ కారణం చేతనే శాసనభాషను గంభీరంగా పరిశోధించటం సాధ్యమయిందన్నా తప్పలేదు. కావ్యభాష విషయంలో ఈపాటి పరిశోధన కూడా భాషాదృష్టితో జరగలేదు. నన్నయ తిక్యనల భారతరవనల్లోని పదట్రయోగాల పరిశీలన కేవలం దేశ్యశబ్దాలకూ తత్రమ క్రియాగాంపరికు పరిమితం.అంటే అయిదోవంతు భాషను పట్టికాబద్దం చేయటానికి మాడ్రమే పదట్రయోగ సూచిక లుపయోగపడ్డాయి. ఎర్రాపైగడ శ్రీనాథ పోతనాదుల పదట్రయోగాల పరిశీలన అత్యంత క్లుష్తంగా జరిగింది. పరాణ ప్రబంధఫక్మికి చెందిన గ్రంథాలుగాని ద్విపద వాబ్యయంగాని అందుకు నోచుకోలేదు. పద్వయోగ సూచికల్లోని ప్రయోగాలమీద ఆధారపడి శాద్రీయంగా చేసిన అర్ధనిర్ణయాలు అల్పాల్ఫం. ఆయా మహారచయితం గ్రంథాలకు పద్దనాత్మక వ్యాకరణాలు రాలేదు-ఒకటి రెందు తప్ప. శాసనభాషకులాగా దారిత్రక వ్యాకరణాలు మెలువడలేదు. కాబట్టి అభిరుచి ప్రధానంగా స్ముల పరిశీలన మూలకమైన ప్రసంగాలు మాత్రమే సాధ్యం. అంటే చర్చ అవశ్యం అసముగ్రమే.

#### 36 u **ಬಾದರಾಜ ರಾಧಾತೃಷ್ಣ**

నన్నయకు సమకాలంలోనే పావులూరి మల్లన గణితం వచ్చింది. ఆ తరవాత వచ్చిన శాగ్రసాహిత్యం చాలా తక్కువ. ఆ (గంథాల్లోని విషయాలమీద చూపిన (శద్దను వాదిలోని భాషావిశేషాలమీద, ముఖ్యంగా సాంకేతికపదాలమీద పరిశోధకులు చూపినట్లులేదు. దాక్షిణాత్య వాజ్మయాల ప్రత్యేకత సృజనాత్మక సాహిత్యంకన్నా కొంతముందో సమకాలంలోనో శాస్త్రసాహిత్యం వెలువదదం. ఆ (పత్యేకతను తెలుగుసాహిత్యం ఏ మేరకు నిలుపుకోగలిగిం దన్నది (ప్రశ్న. శాగ్ర్త సాహిత్య విశేషాలు అచుంబితంగా ఉన్నంతకాలం (ప్రాచీన సాహిత్యభాషను గురించిన మన పరిజ్వాసం అసంపూర్ణంగా ఉండక తప్పదు.

గశానుగతిక వర్ణనలతో కవిసమయాలతో ఉక్కిరిబిక్కిరి అయిన (ప్రెచీస సాహిత్యంలో వైవిధ్యం తమ్మవ. అమేరకు సృజనాత్మకత దెబ్బతిస్నది. భిన్న పరిస్థితులను, మానవ సంబంధాలను, ఆదారవ్యవహారాలను (ప్రాచీస సాహితీపరులు పరిశీలించి విస్తరించి వర్ణించి ఉన్నట్లయితే, అందుకు కావలసిన పదసంపద మాండలిక వైవిధ్యంతోసహా మనకు లభించి ఉండేది. అది ఎంతో కొంత లభించే జానపద వాజ్మయం పండితుల (హాస్పద్ధష్టిపల్ల దాలావరకు సహజమరణం పొందింది. తెలుగురాష్ట్రం వచ్చినప్పదినుంచీ (కద్దాసక్తులతో ఆవాజ్మయాన్ని సేకరించి భద్రపరచి పరీక్షించి ఉంటే భాషావిషయకంగా కూడా పరిస్థితి ఎంతో బాగుపడేది. మనమందుకు నోచు కోలేదు.

కాబట్టి యీనా పరిశీలన అసమగ్రం, అసంపూర్ణం, అత్యంత పరిమితం.

ఈ విషయంలో భవిషృత్తలో జరగవలసిన ప్రయత్నాలను నాకు తోచినంతలో, తెలిసినంతలో కింద పేర్కొంటున్నాను.

1. అప్రచురిత/అముదిత శాసనాల నన్నింటినీ సేకరించి భద్రపరచి ప్రచురించాలి.

- 2. జానపదవాబ్యయాన్ని రాష్ట్రం నాలుగు మూలలనుంచేగాక, తెలుగు మాట్లాదే ప్రజలున్న ఇతర రాష్ర్రాలనుంచి కూడా సేకరించి భద్రపరచి ప్రచురించాలి. శాసనాల్లో అవి ఏ కాలానికి చెందినవో స్పష్టంగా నిర్దిష్టం కాకపోయినా లిపినిబట్టి, శాసనస్థ విశేషాలనుబట్టి ఉజ్జాయింపుగానయినా కాలనిర్మయం చేయవచ్చు. జానపద వాబ్యయంలోని విషయాలమీద ఆధారపడి సమాజలక్షణాలను గుర్తించవచ్చు.
- 3. కసీసం తెలుగు పంచకావ్యాలకూ భారత భాగవత రామాయణాలకూ పదప్రయోగ సూచికలను సిద్ధం చేయించి, వాటిలో ప్రయుక్తమైన అన్ని మాటలనూ ప్రయోగ సహితంగా ప్రదర్శించాలి. తరవాతవాబిమీద ఆధారపడి పదపదార్థనిర్ణయం చేయాలి. శతాబ్దానికి రెందుమూడు మహా రచనలకు – ప్రడ్రియా వైవిధ్య మున్నవాటికి – ఈ విధంగా పదప్రయోగ సూచికలు సిద్ధమయితే, కావ్య/సాహిత్య భాషకు చారితక వ్యాకరణ రచన సాధ్యమవుతుంది. ఒక్కో మహారచనకు వర్ణనాత్మక వ్యాకరణాలు సిద్ధమయితే, సమకాలిక శాసనభాషాలక్షణాలతో వాటిని తులనాత్మకంగా అధ్యయనం చేయవచ్చు. ప్రస్తుతమున్న శాసనపదకోశాలను పరిష్యరించవచ్చు. కొత్తసమాచారంతో పరివర్ధితం చేయవచ్చు. ఆక్స్ ఫర్డ్ నిఘంటు మార్గంలో దారిత్రక వర్ణనాత్మక విశేషాలతో తెలుగుభాషకొక మహానిఘంటువును నిర్మించవచ్చు. తమిళభాషకేగాక కన్నడ మళయాళ భాషలకు కూడా అనేక సంప్రటాల్లో ప్రయోగ వ్యత్పత్తి

సహితమైన మహానిఘంటువులు వచ్చాయిగాని, తెలుగు భాషకు రాలేదు. అందుకు మనం నిజంగా సిగ్గపడి రోషపడి పోటీపడితే సుదూర భవిష్యత్తులోనయినా మనదో మహాసాహిత్య భాష అని లోకం గుర్తిస్తుంది.

4. తెలుగులో వెలువద్ద శాస్త్రసాహిత్య మంతబినీ సేకరించి, సృజనాత్మక సాహిత్యాని కిచ్చినంత గౌరవం దానికీ కల్పించి, పదబ్రయోగ సూచికలనూ, వర్ణనాత్మక చారిత్రక వ్యాకర జాలనూ సిద్దం చేయాలి.

ఇరవయ్యో శతాబ్దంనుంచి – నిజానికి ట్రిటిష్యుగంనుంచి – వెలువద్ద సాహిత్యవిస్త్రతితో పోలిస్తే [పాచీన సాహిత్యం చాలా చిన్నది. ప్రక్రియాపరంగా, విషయవైవిధ్యపరంగా క్లుప్రమైన సాహిత్యాన్నే సరిగా పరిశీలించలేని జాతి అనుక్షణప్రవర్ధమానంగా ఉన్న ఆధునిక సాహిత్యానికి ఏమి చేయగలదో ఊహించలేను.

పైన సూచించిన కార్యక్రమాలు సామాన్యమైనవికావు. ఒకరిద్దరు చేయగలవీ కావు. అనేకానేక వ్యక్తులూ, సంస్థలూ సమన్నితమార్గంలో ఉద్యమస్ఫూర్తితో ఆరంభించి కొనసాగించి నిర్వహించ వలసినవి. మన (గంథాలయాల (పస్తుత దుస్థితిని గమనిస్తే, ఆలసించే కొద్దీ ఈ క్షణాన లభించే సామగ్రి మరుక్షణానికి హారతికర్పూరంలాగా హరించిపోయే (పమాదముందని గుర్తించాలి.

– విజయవాడ సిద్ధార్థ కళాశాల రజతోత్సవ సందర్భంలో

# 4. శాసన పరిశోధకులుగా ప్రభాకరశాస్త్రిగారు

వేటూరి ప్రభాకరశాస్త్రిగారు పరిశోధనరంగంలో ప్రవేశించిన నాటి పరిస్థితులను ఇప్పటి పరిస్థితుల్తో పోలిస్తే వారు చేసిన పరిశ్రమ దిగ్ర్రాంతి కలిగిస్తుంది. ఇప్పటిలాగా అప్పట్లో పరిశోధకులకు ధన వస్తు సహాయం లభించేది కాదు. పరిశోధనలకు డిగ్రీల రూపంలో, బిరుదుల రూపంలో, పదవుల రూపంలో గుర్తింపు లేదు సరికదా, పరిశోధకులను పలకరించే వారే అరుదు. అందులోనూ శాసన పరిశోధకుల పరిస్థితి ప్రమాదకరంగా కూడా ఉండేది. మల్లంపల్లి సోమశేఖరశర్మ గారి 'నా నెల్లూరి మండల యాత్ర'లో శాసన శిలలను దేవతా మూర్తులుగానో, అక్టర్రబ్రహ్మగానో భావించి పూజించే ప్రజలు వాటిని పరిశోధకులు అపవిత్రం చేస్తున్నారని శంకించి పెట్టిన బాధలను తెలుసుకోవచ్చు. (పతికూల వాతావరణంలో పనిచేసే పరిశోధకుడికి తన పనిమీద ఎంతో అభిరుచి, అభినివేశం అవసరమయ్యేది. తనకున్నా లేక పోయినా, డబ్బు ఖర్చుపెట్టకపోతే పనికి అవకాశమే లభించేది కాదు. అటువంటి పరిస్థితుల్లో, నేటికి దాదాపు 75 సంవత్సరాల క్రితం పరిశోధన ఆరంభించి కృతకృత్యులైన ప్రభాకరశాస్త్రిగారు (పాతస్మరణీయులు.

'పరిశోధన' అనే పదానికి ఇప్పుడున్న అర్ధం ప్రాచీనంకాదు. ట్రౌన్ నిఘంటువులోనే ఇప్పటి అర్థం కోశస్థమై మొదటిసారి కనిపిస్తున్నది. ఈ పరిశోధన అనేది వీరేశలింగంగారి కాలంలో జన్మించి, ప్రభాకరశాస్త్రిగారి కాలానికి తప్పటడుగులు వేస్తుండేది. నాటి పరిశోధన ప్రతిఫల నిరపేక్షం - కేవలం సత్యాన్ఫేషణ ప్రయత్నమే. వేటూరి వారి పరిశోధనలు శాసనరంగానికే పరిమితం కాదు - మల్లంపల్లి వారి అభిరుచి మార్గంలాగా. తాళపుత గ్రంథాల రిపి స్వరూపపరిచయంతో మొదలై, పాఠపరిష్కరణ, కాలనిర్ణయాదుల్తో పెనవేసుకొని, ప్రాచీనాంధ సారస్వతానికీ, సంస్మతి చరిత్రకూ అంకితమైన ఆయన పరిశోధనల బహుముఖత్వంలో శాసన పరిశోధన ఒక అంశమో అంగమో మాత్రం. లిపి స్వరూప చరిత్ర, శాసన కాల నిర్ణయం, పాఠ ప్రచురణ, అర్ధ వివరణలతో ఆయన తృప్తిపడలేదు. అలనాటి సంఘ చరిత్రనూ, సాహిత్య చరిత్రమా, సంస్మ్రతి లక్షణాలనూ వివేచించటంలో ఆయన దృష్టి స్పోటవాదుల అభిప్రాయంలాగా సమగ్ర స్వరూపం తెలుసుకోదానికి విస్తరించేది. ఖండనమండనాదులూ, సిద్ధాంత బద్ధత అనేవి ప్రాసంగికాలే గాని ప్రధానాలు కావు. ఆయనకు సమకాలంలోనే సారస్వత రంగంలో – ప్రధానంగా విశ్వవిద్యాలయాల్లో – వచ్చిన భాషా సాహిత్య విభేదాలు ఆయన్ను స్పృశించనైనా లేదు. ఆరెంటికీ అన్యోన్య సంబంధంలేదని ఆయన భావించినట్లు లేదు. అందుకే పరిశోధనలు ఆయన సంపూర్ణ వ్యక్తిత్వానికి ప్రతీకలేగాని వేరుకావు.

శాసన పరిశోధన రంగంలో ఆయన (శమైక ఫలితంగా (కీస్తుపూర్వం 2వశతాబ్దికీ (కీస్తుశకం రెండో శతోబ్దికీ మధ్యగల కాలానికి చెందిన అమరావతీ ఫలక శాసనంలోని 'నాగబు' శబ్దం లభించింది. తేనెతుట్టెలాంటి ల్యూదర్ పట్టికల్లో వెతికి వెతికి శాస్త్రిగారు వెలికితీసిన మాణికృమది. ప్రథమైకవచన ప్రత్యయ పూర్వరూపమైన 'బు'ను ఆయన శిలాక్షరంగా ప్రదర్శించారు. ఇది వారి తొలి పరిశోధన కాదు గాని, తెలుగుభాష తొలిరూపాన్ని నిరూపించిన పరిశోధనే. సత్తాసై

ద్వారా, సంస్మత (ప్రాకృతశాసనాల్లోని వ్యక్తి నామ, గ్రామ నామాల ద్వారా అందాకా గుర్తిస్తున్న ప్రాచీనాంధ్ భాషా స్వరూపానికి ఈ ఫలకం ద్వారా మరో విస్పష్టలిఖితాధారం లభించింది. వారు ప్రచురించిన మరో ముఖ్యశాసనం మంగి దొగరాజు నాటి (దివితాలూకా) లక్ష్మీపుర శాసనం. అది (కీస్తుశకం 675 ప్రాంతాలది. అందులోని 'ముట్టు' శబ్దార్థచర్చ ద్వారా అప్పటి ఒకానాక ప్రభుత్వోద్యాగాన్ని చెప్పే సాంకేతిక పదం అచ్చతెలుగుమాటగా దారికింది. క్రి.శ. 740 ప్రాంతాలకు చెందిన కపిలేశ్వరపుర శాసనాన్ని ఆయన మొదటిసారిగా జ్రీవేంకటేశ్వర డ్రాచ్య లిఖిత గ్రంథభాండాగారం వారి పత్రికలో (ప్రచురించారు. అందులోని 'దత్తి' శబ్ద విచారం మేలైనది.

ప్రభాకరశాస్త్రిగారు పునఃపునః ప్రచురించిన అహద – నకర తామ్రశాసనం వివాదాస్పద మయింది. జె.ఎఫ్.ఫ్లీట్ నుంచి నిడుదవోలు వేంకటరావుగారి దాకా పదిమంది ఈ శాసన భాషను పరిశీలించారు. దానికాలం రమారమి (కీ.శ. 847. దాని మీది చర్చలు కూడా చిత్ర విచిత్రంగా జరిగాయి. తొలుత ప్రచురించిన ఫ్లీట్ అది నమ్మదగిందేనా అని సంశయించారు. ("I do not feel quite sure that this is a genuine grant. It also seems to have been left unfinished." IA. 12.85). కుందూరి ఈశ్వరదత్తుగారూ, కె. సూర్యనారాయణ గారూ దాంట్లోని భాషా విశేషాలను గురించి కవిత్వమే చెప్పారు. కొమర్రాజు లక్ష్మణరావుగారు దాన్ని రెండుసార్లు చర్చించారు (ఆంధ్ర సాహిత్య పరిషత్పతిక 22.185–196; ఆంధ్రపరిశోధక మందలి పంచమ వార్షికోత్సవ సంచిక, చిత్రాడ, 1923). ప్రధానచర్చ వేటూరివారికీ (భారతి 5.96-110; 5.520-29) మల్లంపల్లి వారికీ (రాజరాజనరేంద్ర పట్టాభిషేక సంచిక, పేజీలు 71-72; భారతి 5.286-301) మధ్య నడిచాయి.

అహద నకర శాసనంలో ప్రచురితపాఠాల మధ్య 88 చోట్ల పాఠభేదాలున్నాయి. అయితే వాటిని మూడు రకాలుగా విభజించవచ్చు. 1). ఇతరులు హ్రస్వాచ్చులను పఠించినచోట్ల వేటూరి వారు సందర్భాన్ని బట్టి (బర్గెస్, నటేశశాస్త్రులలాగా) దీర్ఘాచ్చులను పఠించారు. 2). ఇతరులు 'స్ట, జ్డ'లుగా చదివిన చోట్ల వేటూరి వారు 'స్డ'గా పరించారు. 3). ఇతరులు 'ధ, ద, ణ, ట'లను చూపినచోట్ల బర్గెస్, నటేశశాస్త్రులు క్రమంగా 'ధ, ద, ం'లను చూశారు. ఇతరులు · ແຫ່ຮາດ ముందనుకొన్నచోట్ల వేటూరివారు టకార ముందన్నారు. అక్షరాల మధ్యగల పోలికల, ా. సాన్నిహిత్వాల మాట అటుంచి, వేటూరి వారి పఠనంలోని ఔచిత్యమే మనకు ప్రస్తుత చర్చనీ యాంశం.

శాసన లేఖనంలో 'న్ల' కన్పించినా, ఉచ్చారణలో దాని విలువ 'న్ల' మాత్రమేనని చెప్పవచ్చు. తరవాతి కాలంలో జరిగిన పరిశోధనలు 'స్లু' అనే ధ్వని సమూహం క్రీస్తు శకం 7వ శతాబ్ది నాటికే 'ణ్ణ'గా మారిందని రుజువు చేశాయి. ఉదాహరణకు 'తాన్జికొన్జ' (క్రీస్తుశకం 5వ శతాబ్ది నాటి గోరంట్ల శాసనంలోని 7వ పంక్రిలో – IA 9. 102–103) అనే స్థలనామం 'తాజ్రికొణ్ణ'గా (క్రీ.శ. 945 నాటి తాడికొండ శాసనం - భారతి 15.97-115) పరిణమించింది. 9వ శతాబ్ది నాటి శాసనంలో వేటూరివారు 'తాన్దికొన్న' అని చదవటం చారిత్రక భాషా శాస్త్రరీత్యా సమర్లనీయం. 8వ శతాబ్ది నాటికే లభించిన ఎన్నో విలోమలేఖనాల దృష్క్రా ఈధ్వని పరిణామం శాసనకాలానికి పూర్తయిందని చెప్పవచ్చు. 'జ్ర'కు బదులు వేటూరివారు 'స్డ' అని పఠించటం ధ్వనిశాస్త్రరీత్యా సమంజసతరం. మూర్తన్మాలకు ముందున్న దంత్యధ్వనులు మూర్తన్యాలుగానే వినిపిస్తుంటాయని ధ్వని ప్రయోగశాలల్లో నిరూపితమయింది. ఉచ్చారణ ప్రధానమనీ, లేఖనం అప్రధానమనీ గుర్తించినప్పుడు శాట్రిగారి ఈ లేఖన విధానం ప్రశంసనీయం. దాదాపు అర్ధశతాబ్ది ముందుగా ఈ విషయం గుర్తించిన వారి ప్రతిభను మెచ్చుకోక తప్పదు. లేఖన మర్యాదలో ప్రాస్వదీర్ఘ భేదాలను 13వ శతాబ్ది దాకా ఏశాసనంలోనూ నియతంగా పాటించలేదు. అర్థం ప్రకారం ప్రాస్పదీర్ఘ భేదాలు గుర్తించటం ళ్లీట్ వంటి పాత్చాత్య పండితులకు సాధ్యం కాక పోవచ్చుగాని, ఊహల మీద ఆధారపడి వాటిని భిస్పంగా చదవటం తెలుగు పండితుల విషయంలో సమర్థనీయంకాదు. అలాగే 'పయ్యెడి' శబ్దంలో పదాది వకార ముందని మొదట వాదించినవారు శాట్రిగారే. శాసన భాషలోని ఇతరాధారాలపల్ల రవ శతాబ్దంనుంచీ పదాది యవలు క్వాచిత్మంగా ఉండేవనీ, 9వ శతాబ్ది నాటికి వాటి సంఖ్య పెరిగిందనీ తరవాతివాళ్లు నిరూపించారు.

అనుస్వార విషయంలో ప్రభాకరశాస్త్రిగారి పరిశోధనలు ప్రశస్తమైనవి. ఆయన అభిప్రాయాల్లో కొన్ని ఈనాటికీ తిరుగులేనివి. మిగిలినవాటి విషయంలో అలాకాకపోవటానికి ఆయనమీది సంప్రదాయ విద్యావిధాన ప్రభావమే ప్రధానకారణ మనిపిస్తుంది. మొదట అర్ధానుస్వార విషయం పరిశీలిద్దాం. అంతకు ముందుకాలంలోని సవర్ణ ధ్వనులే అర్ధానుస్వారంగా పరిణమించాయన్న ఆ వాదం పరమసత్యం. అర్గానుస్వారం పూర్వాచ్చుకు ఆనునాసికృమేనన్న ఆయన అభిప్రాయంకూడా అంతే సత్యం. కేతన కూడా ఇలాగే భావించాడని తెలుగుపండితులు గుర్తించకపోవటం దురదృష్టం. అయితే ఆయన యుద్ధమల్లుల బెజవాద శిలాశాసనాన్ని పరిశీలిస్తూ, అందులో 'తరువాజ' ఉందని మొదటిసారిగా గుర్తిస్తూ, కర్ణాట సంప్రదాయంలోని 'శిథిలద్విత్వ/ శిథిలానునాసిక్య' భావనను తెలుగులో మొదటిసారిగా (ప్రవేశపెట్టారు. ఛందశ్నాస్త్ర దృష్ట్రా అటువంటి భావన సమర్థనీయమేగాని, ఆ సమర్థన కేవలం సంప్రదాయ దృష్టిలోనే సాధ్యం. భాషాశాస్త్రరీత్యా అది అంత పొసగదనటానికి సైద్ధాంతిక కారణాలున్నాయి. లేఖన మర్యాదలూ ఉచ్చారణ పద్ధతులూ ఒకటే కావు. ఉచ్చరించిన ధ్వనులన్నిటినీ రాయటం, రాసినట్లే ఉచ్చరిస్తా మనుకోవటం శాస్త్రీయం కాదు. ధ్వనులూ రిపులూ కాలక్రమాన సహజంగానే మారిపోతుంటాయి, దేని దారీన అదిగా. అంతమాత్రాన ఒకటి మారగానే రెండోది మారి తీరుతుందనేది వాస్తవంకాదు. ధ్వనులు మారగానే లిపి లేఖన సంప్రదాయాలు మారవు కాబట్టే ఈకాలంలో కూడా ప్రాచీనలేఖన సంప్రదాయాలు ఇంకా నిరిచిఉన్నాయి. 'ద్విత్వ' మంటే రెండు ఏకరూప హల్లులు అవ్యవహితంగా ఉచ్చరితం కావటం. లేఖనంలో ద్విత్వాన్ని సూచించేం దుకు శాసన భాషలో ఒకటికి మించిన పద్దతులున్నాయి. పూర్ణబిందువు తరవాతి పరుష సరళాలనూ, వలపలగిలక తరవాతి హల్లులనూ ద్విత్వంగా రాసేవారు. 'గొరగల్గాక' అన్నచోట 'గొరగగాక' అని చదవకపోతే ఛందోభంగ మనే వేటూరివారి వాదం సరయిందే. కానీ, లకారాన్ని తేల్చిపలికినా ఊదిపలికినా లకారగకార సంయోగాలు ద్విత్వంకావు. కిటెల్ కన్నడంలో ఇటువంటి పరిస్థితిని 'fleeting double consonant' అనగా వేటూరి వారు ద్విత్వమని ఆపద్ధతిలో

ప్రసంగించారు. మరొకటి లిపిస్వరూపం మీద ఆధారపడి ధ్వని స్వరూపాన్ని వివరించే సంప్రదాయ పద్ధతి ఉంది. చిన్నయసూరి సంశ్లేషస్వత్వాలని (దుతాన్ని వివరించింది లిపిమీద ఆధారపడేగాని ధ్వనిమీద ఆధారపడి కాదు. ఈ విషయంలో శాష్రిగారు సంప్రదాయ ధోరణినే పాటించారు.

అయితే మహత్తుల ప్రథమైకవచన ప్రత్యయం విషయంలో వేటూరి వారు చెప్పిన ఒక్క వ్యాకరణ సూత్రమూ అద్భుతం. ఆరకమైన సంప్రదాయ పాండిత్యంగలవాళ్లు ఆ కాలంలో ఆసూత్రం చెప్పటమే ఆశ్చర్యకరం. దుజ్వర్ణకం ఎరువుమాటలకు చేరుతుందనీ, అది చేరేటప్పుడు ప్రాతిపదిక చిపరి అత్తు ఉత్తగా మారుతుందనీ మొదట కనిపెట్టిం దాయనే. తరవాతి సాంప్రదాయిక శాసన పరిశోధకులుగానీ శబ్ద చరి(త విద్యార్థులుగానీ ఆవిషయం (గహించలేదు సరికదా వివరించనైనా లేదు. అద్భుత మనదానికి కారణముంది. ఈనాటి భాషాతాడ్రజ్ఞుల్లాగానే అర్ధశతాబ్దం క్రితం ఆయన తెలుక్కు సంబంధించిసంతవరకూ సంస్మత ప్రొత్తుతాలను కూడా అన్యదేశ్యాలుగా పరిగజించా రస్నమాట! అంతేకాదు. కయిరదు, కత్తకడు వంటి దేశ్యశబ్దాలకు దుజ్ పరమైనప్పుడు తత్పార్వస్వరం మారటంలేదని కూడా అయన గమనించారు. చిన్నయసారి అలాగే చెప్పినా ఆతడి దృష్టిలో రామాది తత్సమ శబ్దాలు అన్యదేశ్యాలు కావని గుర్తించాలి. భాషలో దేశ్యాస్థదేశ్య శబ్దాల రూపనిర్మాణ పద్ధతిలోని ఈ సూక్ష్మభేదం గుర్తించినందుకు ఆళ్చర్యపదక తప్పదు.

వేటూరివారు లిపిస్వరూప విషయంలో గమనించిన ఒక విషయం చాలా గొప్పది. 'స్ట్ర' అనే సంయుక్రాక్షరం ఎక్కడ ఎప్పుడు ప్రయుక్తమయినా అది ముమ్మూర్తులా బండిరా లాగా ఉండే ఆకార రూపంలో లేదని ఆయన గమనించారు. నకారంతో సంయుక్తంగా ఉన్నప్పుడు శకటరేఫ స్థానంలో ఉందనుకుంటున్న ఆ చిహ్నం ఎప్పుడూ 'దీ' రూపంలోనే ఉండేది. ఇతర్మతా అది '① రూపంలో ఉండేది. అంటే కేవలం లిపిలోని సూక్ష్మభేదం ప్రకారమే గమనించినా, ధ్వనివిశేషంగా 'దీ'కున్న విలువ కన్నా, 'అబ్జు, తూజ్కు, ఆజు' వంది మాటల్లో 'కనిపించే' '① ' కున్న విలువ భిన్నమయిందని గుర్తించగలం. శకటరేఫకు రెందురకాల లిపిరూపాలయినా ఉండాలి; లేదా రెందురకాల ఉచ్చారణలైనా ఉండాలని ఈ రూపభేదమే సూచిస్తున్నది. శాస్ట్రిగారు ' దై' గా కనిపిస్తున్నది ఒకవేళ నృర్శధ్వని విశేషమేమో అని సంశయించారు! అది అపూర్వం. అందుకనే ఆయన అది 'జై / స్ట'గా పరిణమించి పుంటుందని ఊహించారు. కోరాడ రామకృష్ణయ్యగారు 'వాండు / వాణ్రు' వంది శబ్దాల్లోని డకారం 'సహాయక ధ్వని' (help-sound) గా వచ్చిందని భూంతి పడ్డారు. 'సహాయకధ్వని' అనే భావనే విద్దురమయింది. అది మరెచరికీ కలగలేదు. శాద్రిగారి వాదం సమంజసమనదానికి నిదర్శనంగా శాసనాల్లో నృపశజ్దాన్ని 'ంద్రపి'/బ్రీప'' అనే రూపాల్తో రాయటం, 'శాబ్లి' శజ్దం 'తాజ్రీ'గా, \* తన్లిశల్లం 'తండ్రి'గా పరిణమించటం మొదలయిన వాటిని పదర్శించచు.

బహువచన రూపనిర్ణయంలో ప్రభాకరశాష్ర్రిగారు సంప్రదాయమార్గం విడిచిపెట్టి, తమనాటి భాషాతత్వ శాస్త్ర వాదాలనే ప్రమాణంగా తీసుకున్నారు. ప్రథమా బహువచన ప్రత్యయం -'రు' నుంచి ప్రథమైక వచన ప్రత్యయం 'జ్రా' ఏర్పడిందని గంటి జోగి సోమయాజులుగారిలాగానే తాము కూడా విశ్వసించారు. వారిద్దరూ 'వాంగ్రు' నుంచి 'వాండు' అనే ఏకవచనరూప ముద్భవించిందన్నారు. 'వాస్తు' అనేది బహువచన రూపమని భ్రమించారు. శాసన భాషను వారు సరిగా పరిశోధించలేదని ఈనాదెవరైనా అంటే అంతకన్నా అన్యాయం మరొకటి వుందదు. అప్పటికి దొరికిన (ప్రాబ్సన్నయశాసనాల సంశ్యే అత్యల్ఫం. అందువల్ల శాసనవాక్యాలను పరిక్షుణ్ణంగా పరిశీలించే అవకాశమే లేదు వారికి. శాసన భాషలో 'వాన్హు' ప్రయుక్తమైన ఏవాక్క వాక్యంలోనూ (క్రియాపదం బహువచనంలో లేదు. కర్తా (క్రియల మధ్య ఈ అన్వయం (Concord) తెలుగులో తప్పనిసరి కాబట్టి, 'వాన్హు' బహువచన రూపం కాదనే చెప్పాలి. మరోటి కేవలం సిద్ధాంత సంబంధి. అదేమంటే ప్రపంచ భాషలు దేనిలోనూ ఏకవచన రూపం మొదట లేక, బహు వచన రూపాలే ఉండి, వాటి నుంచే ఏకవచనరూపా లేర్ఫద్రాయనటానికి నిదర్శనలు లేవు. ఈ ఒక్క శజ్ద విషయంలోనే ఇలా జరిగిందనటానికి బలీయమైన ఉపపత్తల్లేవు. ఏకంలేని బహుత్వాన్ని ఏతత్వశాడ్రమూ ప్రతిపాదించినట్లు లేదు.

మూదో కారణం మరొకటుంది. ఆనాటికి అంతగా ఆచరణలోలేని చారిశ్రత – తులనాళ్మక విధానం (historical - comparative method) అది. భాషారూప వైవిధ్యంలోనుంచి అంతుపునర్నిర్మాణపద్ధతి ద్వారా (internal reconstruction method) పూర్ప రూపాలను పునరుద్ధరించటం సాధ్యం. అప్పటికి పునర్నిర్మాణ పద్ధతి (reconstruction method) వ్యాప్తిలో ఉందికానీ అంతర్నిర్మాణవిధానం వాదుకలోకి రాలేదు – తెలుగుదేశంలో. అందుబాటులోలేని శాగ్రీయవిధానా లనుసరించలేదని ఎవర్సీ తప్పుబట్టటం భావ్యంకాదు. ఈ రెందు విధానాలద్వారా [ప్రాచీనమైన 'స్ట్ర' అనే సంయుక్త ధ్వని తెలుగులో మూడురకాలుగా పరిణమించిందని చెప్పవచ్చు. 1) స్ట్ర >జ్ర / స్ట్ర : \* కొస్ట్ర > కొండ; 2) స్ట్ర >స్ట్ర : \* పబ్జి > పంది; 3) స్ట్ర >ణ్ర్ర /ంద్ర: \* తల్లి > తండి. తండి శబ్ద పరిణామాన్నీ వాన్ము శబ్ద స్వరూపాన్నీ బేరీజు వేసివుంటే ఈ రెంటిలోనూ ఉన్న 'జ్రి' ధ్వని ఏకవచన బోధకమేనని తేలేది. అయితే అందుబాటులోలేని సమాచారం, అలవాటులోలేని పద్ధశులూ నిందనీయాలుగాని వాటిని పాటించని వ్యక్తులు కారు. ఎన్ని సందర్భాల్లో వూర్వ పరిశీలకుల (పతిభాపాటవాలు బహిర్గతమైనాయో పరిస్తివించటం కనీస మర్యాద. వారి పరిశీలనలో లోపం లేదు; పరి(శమలో నిర్లక్ష్మంలేదు.

్రపథాకరశాస్త్రిగారు కొన్ని శాసనశబ్దాల విషయంలో చేసిన పరిశోధన దొద్దది. 'కమ్మ కోమటి, వద్దవారం, రెడ్డి, విగువ్వణ, పెర్గడ, మావిండి / మొదలైన శబ్దాల విషయంలో వారి పరిశోధన ప్రశంసనీయం (మా.శాసన విశేషములు, 1924). "11, 12, 13 శతాబ్దాలలోం గూడ నీయర్ధానుస్వార పరిజ్ఞానము అస్పష్టముగానే" ఉందని ఆయన అప్పుడే గుర్తించారు. కూంతుశబ్దం శకటరేఫాంతంగానే ఉందని ఆయన నిరూపించారు. "కన్నడ శాసనములందుం గూడం" 'బెర్గడ' అన్నరూపము గానవచ్చుచున్నది. పెర్గద సుండియే (పెగ్గడ పుట్టియుందును. పెర్గద కింకను [బక్బతి యేదా్!" అన్నారేగాని తొందరపడి ఏదో ఒక నిర్ణయానికి రాలేదు – తాము చెప్పిందే నేటికీ సరయిన వ్యాఖ్య అయినా. ఈ నిబ్బరం పరిశోధకులు నేర్చుకోవలసిన శుభలక్షణం. శాసన ప్రచురణలో పాఠనిర్ణయం, చరిత్ర నిరూపణవంటివే ప్రధానమయినా ఆయన సాంస్మరిక విషయాలను మరిచిపోలేదు. శ్రీనాథుడి తాతగారి కల్పట్టణం కోసం ఆయన వెతుకునే ఉన్నారు. మాచర్దేబిసీ మరిచిపోలేదు! కొచురాజు వేంకట లక్ష్మణరావుగారు వెలికి వెతికించి వేసారిన ఆవారు నెల్లూరి దగ్గరి కృష్ణపట్టణమని చిలుకూరి వీరభదరావుగారు వాదించారు. ఒంగోలు దగ్గరి కొత్తపట్నమని కందుకూరి వీరేశలింగంగారు విశ్వసించారు. ప్రభాకరశాట్రిగారు ఐందరు దగ్గరుస్త కాలీపట్నం / కలుపట్టన మన్నారు. ఈ చివరిమాటే సరయిందని కొమర్రాజు వారు సమర్థించారు. బాపట్ల తాలుకాలో దొరికిన రందుబల్లి తాడ్రుశాసనం (శ్రీ.శ. 764-99; CP No. 2/1914-15 - transcript)లో 'కల్పట్టనబు' 27వ పంక్తిలో కనిపిస్తుంది. అది ఏనాడో సముద్రగర్భంలో కలిసిపోయి ఉందాలి. ఇది 1913లోనే దొరికినా, దాన్ని ప్రచురించదలచిన పెద్దలిద్దరు – పూల్ట్, కృష్ణతాస్తులు – ప్రచురణకు సిద్ధం కాగానే కన్ను మూశారు. కాబట్టి దానిజోలికి పోవద్దనీ, మొత్తం శాసనాన్ని ప్రచురించవద్దనీ హెద్.కె. నరసింహస్వామిగారు నిషేధించారు. ('ప్రాచీనాంద్రథాసనాల్లో 200వ పేజీల్లే చూడవచ్చు). శాసన పరిశోధకుల పాట్లివి. పరిస్థితి ఇప్పుడే ఇలా వుంటే శాద్రిగారి కాలంలో ఎలా ఉండేదో ఊహించాల్నిందే.

మొత్తంమీద ఎన్నో అపూర్వ విశేషాలు చెప్పిన వేటూరి ప్రభాకరశాష్రిగారు శాసన వరిశోధకులకు ఆరాధనీయులు. నాకున్న సంకుచిత పరిధిలో ఇంతకన్నా ఇప్పదేమీ చెప్పలేనందుకు క్షమార్వభ్ని, నాకీ అవకాశం కల్పించిన వారికి ధన్యవాదాలు.

- వేటూరి ప్రభాకరశాస్త్రి శతజయంతి విద్వద్దోష్ఠిలో సమర్పించిన వ్యాసం : 9.2.1988

#### 44 u ಬಾದರಾಜ ರಾಧಾತೃಷ್ಣ

# II. ನಾಹಿಾಶ್ಯಂ

#### 1. ವಿಷಾದನಾಟಕಮಾ? ವಿಷಾದಾಂತ ನಾಟಕಮಾ?

నే దు విషాద నాటక మనబడుతున్న దానికి ఆంగ్ల భాషలో 'Tragedy' అని పేరు. ఆంధ్రీ కరణంలో సంకుచితత్వం ఏర్పడి అది "విషాదాంత నాటక"మని అనుపదింపబడ్డది. పాశ్చాత్య లాపదానికిచ్చిన నిర్వచనాన్ని పరిశీలించి, అటు పిమ్మట సరియైన ఆంధ్రానువాదాన్ని సంతరించటం భావ్యమని నా ఊహ. "అర్థత శృబ్దత శ్చాపి మనా క్రావ్యార్థ సూచనమ్-" అని కదా పండిత ప్రవచనము?

Tragedy' అనే పదాన్ని మొదట నిర్వచించినవాడు 'Aristotle అనే పాశ్చాత్య వేదాంతి (384-322 B-C):-' "Tragedy is an imitation of an action that is serious, complete, and of certain magnitude... in the form of an action, not of narrative; through pity and fear affecting the proper purgation of emotions" (cf : Poetics). పరిపూర్ణము, తీవమూ, పరిమితము, ఐన నటనను – కరుణభయాలు స్మాలిత్యం లేని భావోద్వేగాన్ని కల్పించేటట్లుగా – నటనలోనే అనుకరించటం 'tragedy' అని అనిర్వచనము. శద్ద నిరుక్తాన్ని పరిశీలిస్తే (tragedy - tragos, a he-goat; ode, song) "గొత్తె పాట" అనే అర్ధం దోశ్రకమౌతుంది. Dionysos అనే గ్రీకు దేవుడు గొత్తె చర్మం ధరించేవాడని, వాని నారాధించేవాళ్ళు పాడే విచారపూర్వక గీతం, 'tragedy' అని పిలవబడుతున్నదనీ, పండితాభిపాయము. (cf: The Origin of Tragedy and Akhyana, by A.B. keith). అనగా మొత్తంపీద విచారస్పోరక గీతమే చేదీ 'tragedy' అని భావము. లండోబికో కాస్టెల్ విడ్రో (1570 A.D.) అనే పాశ్చాత్య విద్వాంసదు అరిస్టాటిల్ నిర్వచనాన్ని వ్యాఖ్యానిస్తూ ఈరకం రూపకం కరుణ భయాదిరసాలను ప్రతిపాడిస్తూ సుఖాంతంగా గాని, దుబాంతంగాగాని వుండవచ్చు నన్నాడు (cf: Ency. Brit; on "Drama"). ఈ అభిప్రాయాన్ని లక్షణాన్ని సమర్థించటానికి కొన్ని నిదర్శనాలు ఇస్తాను.

సోఫోకిల్స్, యూరిపిదస్, యాశ్చెలస్ అను కవిత్రయాన్ని"Attic tragedy" నిర్మాతలనుగా పాశ్చాత్య లోకం సంభావిస్తున్నది. వారిలో Sophocles శతాధిక గ్రంథ నిర్మాత. వాని 'Electra' అనే రూపకాన్ని పండితులందరూ 'tragedy' అనే భావిస్తున్నారు. కాని సుఖాంతంగానే అది పున్నది. అట్లే Aeschylus (వాసిన 'Prometheus vinctus' అనే రూపకం కూడా సుఖాంతమే అయినా కరుణరసాంగీభావంచేత 'tragedy' అని పిలవఐడుతున్నది. వీదినిబెట్టి చూస్తే 'tragedy' అనేది కేవల విషాదాంతమే కానక్యరలేదని ద్యోతకమౌతున్నది. ఆరిస్టాటిల్ నిర్వచనంలోని భయశజ్వానికి వీరరౌద్ర బీభత్స భయాన కాదులు తుల్యం కాగలవని నా నమ్మిక. Shakespeare (వాసిన 'Julius Ceaesar'లో వీరరౌద్రాలూ, "Macbeth" లో బీభత్స భయానకాలు విశిష్టంగా కనిపించటంచేత నా అభిప్రాయం నిజం కావచ్చు. కాబట్టి 'tragedy' అనే పదానికి "విషాద నాటకము" – అనటమే సరియైన ఆంధ్రీకరణమనీ, దానిలో పైచెప్పిన అయిదు రసాలూ వైశిష్ట్రెన్ని పొందవచ్చుననీ భావిస్తున్నాను.

విషాద నాటకాలు, పాశ్చాత్యుల నిర్వచనకు సరిపడ్డవి, భారతీయ సాహిత్యంలో ఉన్నవా,

లేవా, అనేది తరువాతి ప్రశ్న, Dr. Hoestel అనే పండితుడూ, Von Schroeder అనే విద్వాంసుడూ, గ్రీకు దేశంతో భారత దేశానికున్న సంబంధ బాంధవ్యాలను పురస్కరించుకొని (కీస్తు పూర్వం అయిదో శతాబ్దంలో (గీకు దేశంలో ఉన్న విషాదనాటక ప్రభావం భారతదేశానికి కూడా (పసరించిందని భావిస్తున్నారు. బహుశః భాసకృతమైన ఊరు భంగాన్ని చూసి వారిట్లా భావించి వుండవచ్చును. భానునికి, (గీకు విషాదనాటక నిర్మాతలకు, మధ్యగల కాల వృత్యయ సామీప్యాన్నిబట్టి వారీమార్గాన్ని తొక్కగలిగారు. ఆ విషయానికివస్తే - ఋగ్వేదంలోని యమీ యముల సంవాదం, ఆపాలవృషగౌతముల చర్చ మొదలైనవి విషాదనాటక మూల ప్రకృతులని వాదింపవచ్చు. యమియమునితో వివాహాన్ని అపేక్షించగా యముడు ధర్మవిరుద్ధమని తిరస్కరించటము, పురూరవుడు అననుకూలగా ఉన్న ఊర్వశిని, "హయే జాయే మనసాతిష్ఠ ఘోరా వచాంసి మిశ్రా కృణవాహై ను" అని పిలిచి, బోధించి, విఫలుడు కావటమూ, విషాద నాటకాద్యరూపాలని పెక్కురు భావించకపోలేదు. ("..... these contributed as much to the origin of drama as to the origin of epic."- Dr. Winternitz in his "Ostasitische Zeishift." Refer to Das Gupta's work, "Indian stage" Vol 1: for element of Indian drama). ఐతరేయ బ్రూహ్మణంలోని శునశ్చేఫ వృత్తాంతమూ, దాని విషాద పరిణామమూ అట్టిదే. ఈలాటి వాటిని చూచియే భారతీయ నాటక మూలములు వేదములందే గలవని పండితు లూహించుచున్నారు. ("Indian Drama is but a growth of the dialogues, and Vedic hymns represent the begenings of a dramatic art" - Dr. Hertel).

అయితే ఒకటి మాత్రం మరవరానిది : ఒకే విషయాన్ని పరిశీలించటంలో ప్రాకృతీచీ పండితులకు భిన్నదృక్పథా లున్నవి. పతంజలి మహాభాష్యంలో నిరూపించిన కంసవధా బలి వధలనే నాటకాలలోని కృష్ణవిష్టునుయాయులైన రక్తముఖులను భారతీయ విద్వాంసులు నాయకులనుగా భావించి అనాటకాలను సుఖాంత నాటకాలనుగా తలపోస్తుంటే, పాశ్చాత్య పండితులు కంసబల్యనుయాయుల కానాయకత్వాన్ని ఆరోపించి కాలముఖనాశం కారణంగా అవి విషాదనాటకా లవుతున్నవని భావిస్తున్నారు. (cf, Keith in his" Origin of Tragedy and Akhyana)". అదేవిధంగా భాసకృతోరుభంగంలో తెరమీద కైనా రాని భీముడే నాయకుడని మన ఆలంకారికులు ఊహించారు. పాశ్చాత్యులు రంగస్థలంలోనే వేదికమీద హతుడైన దుర్యోధనుని నాయకునిగా భావించి దాన్ని విషాద నాటకంగా అనుమానిస్తున్నారు (cf: Winternitz's O.Z He believed in the element of tragedy but disbelieved Bhasa's authorship). పాశ్చాత్య దృక్పథంలో, దుర్యోధనుడు "హంత! కృతం మే హృదయానుజ్మాతం.... అయ మాగచ్చామి" అని రంగవేదిపై మరణించిన తరువాత, యవనికావ తరణం జరిగిన తర్వాత, (cf: Bhasanatakachakram ed: by Divadhar for Poona Oriental publications) భరతవాక్యార్థం రచింపబడిన వసంతతిలకా వృత్తంలోని రెండు పాదాలను "యా మ్యేష సజ్జధనాని తపోవనాని, పుత్రపణాశవిఫలం హి ధి గస్తు రాజ్యమ్" అని ధృతరాష్టుడు – "యాతో ద్య సౌప్తికవధోద్యత బాణపాణిం" అని ఒక పాదాన్ని అశ్వత్దామ

ఉపయోగించుకొన్న తరువాత, బలదేవుడు తొందరపడి "గాం పాతు నో నరపతిః శమితారి పర్షః" అని భరతవాక్యం చెప్పటమనేది – భారతీయాలంకారికులను భాసు దవహిళనం చేసినట్లే.

కాబట్టి భారతీయాలంకారికు లొప్పకపోయినా, ఉత్తరరామచరి(త, నాగానందము, ఊరు భంగము మొదలైనవి పాశ్చాత్య దృక్పథంలో, వారి నిర్వచనానికి బద్ధపడిన విషాదనాటకాలే అవుతున్నవి. అయితే యీ విషాదనాటకరచనకు (గీసు దేశ (పభావమే హేతువుకాదు. లోకవృత్రాసుకరణంమే కారణము. "సప్తద్వీపాసుకరణం హి నాట్య మి తృభిధీయతే" అని "లోకవృత్రాసుకరణం మే లోతే...స్మిన్ నాటకం మతమ్" అనిన భరతాచార్యుల కామాటలనుటలో ఏభావముస్నదో అదియే యిందుకు పాతువు. ఆనందజనకత్వమే భారతీయాలంకారికుల దృష్టిలో రూపకనిర్మాణపరమావధి కావున, విషాద మందును అనందముందుటచేత, విషాదనాటక రచనాన్ని మనం కాదనరాదని నా అశయము.

కరుణాది రసాలు కూడా ఆనందజనకములే అని చెప్పటానికి పాశ్చాత్య పండితులు వెనుదీయలేదు. ఆధికారిక రచనలు చేసిన భారతీయాలంకారికులలోనూ, కొంద రీభావాన్ని ఆమోదించి ప్రవచించినవారు లేకపోలేదు. అందుకొక నిదర్శనాన్ని చూపుతాను.

అభినవగుప్తపాదులు కరుణ(పతీత్యవసరంలో (పేక్షకునికి పృదయ విశ్రాంతి కలుగుతుందనీ, ఈ అంతరాయ శూన్య విశ్రాంతి మనస్థ్రితికి సంబంధించినదనీ, ఇట్టి విశ్రాంతియే సుఖమనీ, ఏతద్చిశ్రాంతి చాంచల్యమే దుఃఖమనీ అంటున్నారు. (తథాహి – ఏకఘనళోక సంవిచ్చర్వణేం పి లోకేం స్త్రి లోకస్య పృదయవిశ్రాంతి రంతరాయశూన్యవిశ్రాంతి శరీరత్వాత్ (సుఖన్య) అవిశ్రాంతి రూపతైవ చ దుఃఖం; తత ఏవ కాపిలై: దుఃఖస్య చాంచల్యమేవ (పాజత్వేసోక్తం రజోవృత్తినాం వదద్భి: ఇత్యానంద రూపతా సర్వరసానామ్. కిం తూపరంజక విషయవశాత్ తేషా మపి కటుకతా స్పర్ఫోస్తి వీరస్యేవ (?) సాహిక్లేశ సహిష్మతాదిప్రాణ ఏప (see Abhinava bharati, Vol. 1; p283-cf. Some Aspects of Literary Criticism in Sankrit by Dr. A Sankaran). ఈవాదం, మనత్పాంచల్యమే దుఃఖ ప్రతీతి అని, మనస్పు ఊహారంజక వళత్వాన్ని పొంది అంతరాయశాన్య విశ్రాంతిని అనుభవిస్తున్న [పేక్షకునకు దుఃఖంకూడా సుఖదాయకమే అనే సాంఖ్య సిద్ధాంతాన్ని అనుగమిస్తున్నది. రసాస్పాదనంలో అద్వైతభావాన్ని పొందే (పేక్షకునికి విమర్శనదృష్ణి వుందదుకదా!

అందుచేత విషాదనాటకంకూడా ఆనందదాయకం కావచ్చుననీ, కరుజరస ప్రతీతి దుః ఖదాయకం కానేరదనీ, భగ్నావరణచిద్చిరిష్టమైన నిరావరణచైతన్యాన్ని పొందే రసానందానుభవ సందర్భంలో దుఃఖానికి తాపులేదనీ, ఆస్పాదనీయం కాకపోతే భరతాదులు కరుణ కొక రసస్తానాన్ని ఇచ్చి పుందేవారు కారనీ, ఆస్వాదిత రసవిషయంలో అనుమానవిమర్శనలకు తాపులేదని నేను భావిస్తున్నాను.

– సుభాషిణి (మాసపత్రిక), అక్తోబరు 1951.

#### 2. విషాద నాటకము - లక్షణాలు

న్ క వ్యాసంలో "Tragedy" అనే శబ్దాన్ని 'విషాద నాటకము' అనే అనువదించాలని నా అభిప్రాయాన్ని వ్యక్తీకరించాను. అది కరుణ భయ భయానక వీర రౌడ్రరసాలలో కనీసం ఏ ఒక్కదాస్ట్రైనా ప్రతిపాదించాలని ఆరించాను. అది కేవలం సుఖాంతమే కానక్కరలేదనడానికి ఒకటి రెందుదాహృతులనే యిద్చాను. ఈసారి అందుకు మరిన్ని నిదర్శనలు సంతరిస్తూ దాని లక్షణాలను విస్పష్టంగా నిర్వచించదలుచుకొన్నాను. అరిస్టాటిల్ చేయగలిగింది తనకు పూర్వం పున్న విషాదనాటకాలను పరిశీలించి, వానిలోని విభిన్న లక్షణాలను సంఘటితపరచి, లక్షణ సమన్వయం చేయటం మాత్రమే. కాని ఆతడు లక్ష్యాల నన్నిటినీ (గహించి లక్షణాలు చెప్పాడా, కేవలం అత్యమార్గంలోనే సంచరించాడా అనే విషయాన్ని చర్చిస్తూ, స్థాలంగా విషాదనాటక స్వరూపాన్ని చిత్రించకపోతే నా వాదం నాకే సమర్థనీయంగా కనిపించదు.

అరిస్టాటిల్ విషాదనాటక స్వరూపాన్ని చిత్రించేటప్పుడు తన్మూల ప్రకృతియైన గాథను (Plot) మూడుగా విభజించాడు. అందులో మొదటిదానికి అవస్తావిపర్యాసమనీ (Reversal of Fortune), రెండవదానికి విషయజ్ఞాపనమనీ (Recognition), మూడవదానికి విషాదగతి (Tragic Incident) అనీ పేర్లు పెట్టాడు. ఇవన్నీ గుజాన్నిబట్టి వర్హింపబడ్డ భాగాలే. (Cf: Aristotle, Poetics, xi, 1452, a and b : "A Reversal of Fortune is, as we have said, a change by which a train of action produces the opposite of the effects intended; ... A Recognition, as the name indicates, is a change from ignorance to knowledge, producing love or hate between the persons destined by the poet for good or bad fortune: ... The Tragic Incident is a destructive or painful action such as death on stage, bodily torments, wounds and the like"). ఇందులోని ఒక్కొక్క భాగాన్ని తీసుకొని, వ్యష్టిగా ఒక్కొక్క లక్రణాన్ని విమర్శించటం మంచిది. అవస్తావిపర్యాస మన్నప్పుడు సుఖ దుఃఖాలను చక్రనేమిక్రమంలో నిరూపించటం భావ్యం కాకపోదు. అంటే విషాదనాటకం సుఖాద్యము దుఃఖాంతము కానక్కర లేదని తెలుస్తుంది. అదేవిధంగా విషయ జ్ఞాపనంలో కూడా సుఖాంతం కావచ్చుననే సూచన కనిపిస్తుంది. అయితే విషాదగతి నిర్వచనంలో మరణంకానీ, దైహిక బాధలుకానీ, గాయాలు కానీ, అలాంటిదే మరేదైనాకాని, వుండవలెననే నియమం కనిపిస్తున్నది. మొదటి రెండు విషయాల్లోనూ, ఇతరత్రాను, అరిస్టాటిల్ వ్రాసిన పదాలనుబట్టి, లక్ష్యపద్ధతిని బట్టి, సుఖాంత విషాదనాటకా లున్నవనే తోస్తున్నది. ఇకముందు నేను బ్రాసే కారణాలవల్ల విషాదగతి నిర్వచనంలో మరణశబ్దానికి బదులు దైహిక మానసిక నిపాతాలని, భౌతిక బాధలనటానికి బదులు భౌతికాధ్యాత్మిక విపరిణామాలని, అర్ధం కల్పించుకోవలసి వుంటుంది.

అట్టి మార్పును చేయటానికి గల హేతువేదో డ్రస్తుతం నిరూపిస్తున్నాను. "Attic Tragedy" నిర్మాతలు అరిస్టాటిల్కంటె ఫూర్పులు కాబట్టి, గ్రీకు దేశ విషాద నాటకాలలో అధికభాగం వాట్ల డ్రాసినవే కాబట్టి, విషాద నాటక స్వరూప నిర్మాతలు వాళ్ళే కాబట్టి, లక్ష్యాలసుబట్టి లక్షణాలను మార్చుకోవలసి వుంటుంది. ఆలంకారికులెంత అధికారిక రచనలు చేసినా లక్ష్మశుద్ధిని ధిక్కరించదానికి వారికి అధికారంలేదు. యాశ్చలస్ (వాసిన 'Oresteia', యూరిపెడిస్ (వాసిన 'Iphigneia in Tauris', సోఫోకిల్స్ (వాసిన "Electra, Philoctetes, Oedipus at Colonus" మొదలైన విషాదనాటకాలన్నీ సుఖాంతాలే. ఈలాటివి అనేకమున్నాయ్, గ్రీకు సాపొత్యంలో. ఒకచోట విషాదనాటకులు సుఖాంతము, దుఃఖాంతము కావచ్చునని ఒప్పుకొన్న అరిస్టాటిల్ – తనకు నచ్చినవనే కుంటిసాకుతో, తానెంతటివాడైనా దుఃఖాంత విషాదనాటకాలే రమ్మతరాలనటం వితందవాదం. ఒకరి అభిరుచులకూ లక్ష్మలక్షణ నిర్ధారణకు సంబంధమే లేదు. అది అపచారమే; అసంగత ప్రసంగమే.

ఇది చిన్న పొరపాటే కావచ్చు; అతదు మాత్రం పెద్దవాదే. అందుచేతనే జగతీప్రతీతిలో అతగాడి మాటలకు విలువ ఏర్పడింది; అతడ్డి గుడ్డిగా అనుసరించటంవల్లనే 'Tragedy' అనే పదానికి "విషాదాంతనాటకమ"నే దురర్థం కల్గింది. అందుకనే పాశ్చాత్య పండితు లనేకులు ఈ దుర్భావాన్ని నిశితంగా ఖండించారు. (Cf: Prof. C.M. Bowra, in 'Sophoclean Tragedy', p. 261: "Aristotle recognises a kind of tragedy in which the change of fortune is from bad to good... In his concentration on plays which end unhappily he neglected a large part of Greek Tragedy... Yet despite their happy endings these plays are cast into so serious a spirit and deal with issues of such gravity..."; Also Gilbert Norwood in "Greek Tragedy": "But the difficulty arises from a mischievous idea that the culmination of every tragedy is hero's death; Ibid: "We are only prevented from seeing this at first by the modern supposition that a culmination of a tragedy is the death of a leading person, not a spiritual crisis".)

ఇంకా చెప్పాలంటే సోఫోకిల్స్ (వాసిన 'Ajax'లో కథానాయకుడు చనిపోయిన తర్వాత సుమారు 600 వాక్యాలు జరిగినమీదగాని నాటకం పరిసమాప్తము కాదు. Electra' మనోజ్మోష కిరణాలతో మొదలుపెట్టి కథానాయికా పరిస్థితులు శుభాంతం కావటంతో సంపూర్తి పొందు తుంది. 'Oedipus at Colonus' లో నిరాశా నిస్పృహుచైన అసమర్థ నాయకుడు మహానుభావు దౌతాడు. యూరిపిదస్ (వాసిన "Iphigeneia in Tauris" లో అరిస్టాటిల్ స్వయంగా చెప్పినట్లుగానే, అధికారి తన కష్టాల నన్నిటినీ అధిగమిస్తాడు. అతనిదే ఐన 'Hercules Furens'లో ఆధ్యాత్మిక శోభనమే అంతంలో (పతిపాదింపబడింది. వీటన్నిటికంటె యూరిపిడస్ (వాసిన 'Alcestis' మహా విచిత్రమైనది. ఇందులో భర్తృప్రాజు రక్షణార్థము Alcestis స్వీయప్రాజాలను బదులిస్తుంది. కాని ఆమెకు పునఃప్రిణా (పతిష్ఠ జరగటంతో కథ సుఖాంత మౌతుంది. Admetus గృహంలో చిరునవ్వు వెన్నెలలు వెల్లివిరియటంతోను, Chorus భగవచ్చిత్రాలను కీర్తించటంతోను, నాటకాంతము సుఖాంతమై పోయింది. దీన్ని సుఖాంత నాటకమని కొందరు, నీతి (పతిపాదక నాటకమని, అధిక్షేపక రూపకమని (Satyric drama) కొందరు (భమించారు. కాని అదేమీ కాదు. అనేక విషయాల్లో బ్రీహర్నుని నాగానందానికీ,దీనికీ పోలికలున్నయ్. కథా ప్రధానపురుషులు మళ్లీ జీవించేటమైతే వారు నాటకంలో మరణించినులు బ్రాయవచ్చునని మన ఆలంకారికులే అంగీకరించారు. (చూ. భావప్రకాశము : "అధికారి వధస్యాஉపి క్వబిత్ స్నా త్మల్పనం మతమ్, పునఃప్రత్యుజ్జీవిష్యతే యది").

అంటే భారతీయాలంకారికుల అభిప్రాయదార్ధ్యం సన్నగిల్లిం దన్నమాట. నవీనులందరూ పురాతనులలో కొందరూ, దీన్ని విషాద నాటకమని అంగీకరించారు. (Cf: G. Norwood in Gr. Tr., pp. 187-8: .... "none the less the work belongs to the sphere of tragedy... Admetus' despairing address to his wife; ... the cold aspect of his widowed house; the magnificient and lovely odes, above all the song... - these are thoroughly suited to a tragedy"). ఈలాంది మాటలవల్ల మరణమే కాక అధ్యాత్మిక (భష్టత్వము (Spritual crisis) కూడా విషాదనాటక పరమలక్షణ మనవచ్చు. అధర్మపరాభూతికూడా అట్టిదే.

ఈలాటి లక్ష్మశుద్ధినిబద్ది, ఈ దృక్పండితాభి ప్రాయాన్నిబద్ది విషాదనాటకాలు సుఖాంతాలు కావచ్చుననే నిశ్చితాభిప్రాయానికి వచ్చాను. అసలు లక్షడాన్నిబద్ది విషాదనాటకం రెందు రకాలని చాలామంది భావించారు. మొదటి రకం వధ (పధానములు (Tragedies of action). రెందవజాతి బాధా (పధానములు (Tragedies of suffering). బాధాశబ్దానికి చైహిక మానసిక వికల్పాలలో ఏదైనా అర్థం కావచ్చునని నా ఊహ. (cf: T.B.L. Webster's 'Sophocles', p. 102). "ఇష్టవధ దర్శనాద్వా విథ్రియవచనస్య సంశ్రకవాదాళ్లి.. పి, ఏభి ర్భావ విశేషైః కరుణరసో నామ సంభవతి –" అన్న భరతాచార్యాభిప్రాయాన్ని పురస్మరించుకొని, వధను పరిహరించినా కరుణప్రతీతి తగ్గదని చెప్పవచ్చును. "రౌదాత్తు కరుణో రసః, బీరాచ్చై వాద్చుతోత్పత్రి రృభత్పాచ్చ భయానకః" అన్న అవార్యాభిప్రాయాన్నిబడ్ది ముందుగా నేను విన్నవించిన ఐదురసాలకు గల సాన్నిపిత్యాన్నిబడ్లి, అవి విషాదనాటకాంగీభూతాలు కావచ్చు.

ఇక నేను చర్చించాలిసింది ఒకే ఒక విషయం. నాగానందాదులను నాటికలనీ, ఊరు థంగాదులను ఉపరూపకాలనీ మన ఆలంకారికు లంటున్నారు. అందుచేత విషాదనాటకాలని వీటిని వ్యవహరించరా దనవచ్చు. నావాదా స్నీవిధంగా సమర్థించుకుంటాను. గ్రీకు సాహిత్యంలో గుణాన్నిబట్టి, పరిమాణాన్నిబట్టి విషాదనాటకాలు మూడు రకాలుగా విభజింపబడ్డవి. (1. Chorus of the Ancient Greeks; 2. Attic Tragedies which are mainly dialogues and triologues of short duration ; and 3. Lengthy tragedies like Hamlet, King Lear, etc.,). Aly అనే పాశ్చాత్య విద్వాంసుడు 'Chorus' అంటే 'Tragedy' అనే పురావ్యవహారమున్నదని వాకొంటున్నాడు. (cf: Phil. Suppt. xxi. 3, p.93). అందుచేత పరిమాణాన్ని బట్టికాక, గుణలక్షణాలను పురస్మరించుకొని వ్యవహరించటం పండిత మార్గమని నేను భావిస్తున్నాను. మరొక్క మాట చెప్పవలసి ఉన్నది. విషాద నాటకాలు రాజవ్యవహారద్రదర్శకాలని అరిస్మెటిల్ అన్నాడు. కొందరు పండితులు కూడా అలాగే (భమించారు. కాని "Attic Tragedies" నూటికి ఎనజైపాళ్లు గృహవ్యవహారాదులను చి[తించినవే. కావున లక్ష్మాలనుజర్జీ విషాదనాటకములో రాజవ్యవహార గృహవ్యవహార విషాదనాటకాలు లేనంతమాత్రాన సాహిత్యానికి లోటులేకపోవచ్చు. అందు చిత్రించదగిన వాటిని నవలలో (వాస్తామనవచ్చు, మన కావ్యాలను పాశ్చాత్య దృష్టిలో ఎందుకు విమర్శించాలి అనవచ్చును. కానీ పాశ్చాత్య మహాకవులతో మనకవులనూ, వారి అభిప్రాయాలతో మన అభిమతాలను సమన్వయించి విస్తరించటం నాగరకతాలక్షణము. ఏక ప్రపంచ వ్యవస్థ కోరేవారు సర్వలక్షణ సమన్వయించేసి, వ్యష్టిగతవైవిధ్యాలను సమష్టి సాధారణ్యాలనుగా సమీక్షించి, సాహితీ స్వభాప మానవస్వభావాలను అవగాహనం చేసుకోవాలి. దీనివల్ల ఏజాతికీ అగౌరవంలేదు. లోటులేదన్నమాట నేనొక్కడినే అనలేదు; అరిస్టాటిల్కు చదువుచెప్పిన 'Plato' అన్నాదు. "The genius of comedy is the same with that of tragedy". అంతమాడ్రాన సత్యాన్వేషణం ఆపకూడదని నా ఆశంసము.

ఇంతవజకూ నాకులభించిన విషాదనాటక లక్షణాలను వ్యక్తీకరించాను. లక్షణాలనుబట్టి లక్ష్యాలను అందరూ పరిశీలించుకోవచ్చును. అవసరం వస్తే, అవకాశం వుంటే ఆ బరువుకూడా నేనే మోస్తాను. ఆ చదువు కూడా నేనే చెప్తాను. స్థూలంగా లక్షణాలను చెప్పదలచాను కాబట్టి పృథగ్ వ్యాపారాన్ని (ప్రస్తుతం చెప్పటోను. అంత అవకాశం రావాలిగాని వెనుకాడబోను.

- సుభాషిణి (మాసపత్రిక), నవంబరు 1951

# 3. స్వాతంత్ర సమరంలో తెలుగువారి జాతీయకవితలు

➡ కంత్ర సమర స్వర్ణోత్సవాల సమయంలో సమరకాలంలో వెలువడ్డ తెలుగు సాహిత్యాన్ని స్మరిద్దాం. 1857లో (పథమ సమరం జరిగింది. ఆ తరవాత కాలక్రమాన మహోద్యమాలు వచ్చాయి. వాటన్నిటీనీ పేర్కొనటం అసాధ్యం. (పధానమైనవి వందేమాతరం, సహాయ నిరాకరణ, క్వీట్ ఇండియా ఉద్యమాలు. వాటిని పురస్కరించుకొనీ ఉద్యమ నాయకులనూ దేశమాతనూ (పస్పుతిస్తూనూ వందల సంఖ్యలో కవులు వేల లక్షల పద్మాలనూ పాటలనూ రాశారు తెలుగులో. వాటిలో (పజలను ఉద్రూతలూగించి కార్యోన్ముఖులను చేసినవి కొన్ని; జాతీయతాభావం నెలకొల్పినవి అన్నీ. విశ్వనాథ సత్యనారాయణగారి మాటల్లో "పద్యములు (వాసిన వారిలో సగానికి సగముగా నొడ్డన కూర్చున్నవారు. గేయములు (వాసినవారిలో నూటికి 90 మంది నిష్పులో నురికినవారు. నిష్పుల యొడ్డన కూర్చున్న వార... (పధానమైనవారు శ్రీ గరిమెళ్ల సత్యనారాయణగారని చెప్పవలయును." అది నిష్పార్లిక భాషణ మనవచ్చు.

సమర సమయంలో గాంధీజీని అవతారపురుషుడని భావించి ఆయన మీద స్తోత్రాలు, దందకాలు, (పఠకల్పాలు, సంధ్యావందనాలు కూడా వెలువద్దాయి. 'గాంధీకవి' అని పేరు మోసిన తుమ్మల సీతారామమూర్తిగారి చేతి మీదుగా దాదాపు పదిహేను వేల పద్యాలు విద్యా వంతులను మాత్రమే (పబోధిస్తే, గేయాలు (పజాసామాన్యాన్ని (పభావితం చేసి ఉద్యమింప జేశాయి. నవలలు, నాటకాలు, వ్యాసాలు వగైరా భిన్న సాహితీ (పక్రియిల్లో దేశభక్తి (పదారం జరిగింది. వాటన్నిటినీ (పస్తావించలేం. జనసందోహాన్ని కదిలించిన పద్యగేయాలను (పస్తావిద్దాం. ఈ మొత్తం సాహిత్యంలో గరిమెళ్ళవారు మకుటంలేని మహారాజులు. ఆయన రచించిన ఇతర సాహిత్యం అల్పాల్పం.

ప్రథమ సంగ్రామ సమయంలో తెలుగు కవుల రచనలేమో తెలియదు. 'వందేమాతరం' ఉద్యమం మొదలయ్యా కాకముందే ఒక అజ్ఞాతాంధ్రకవి 1905 నాటి 'కృష్ణాపుత్రిక'లో రాసిన ప్రబోధ గీతమొకటి దొరుకుతున్నది. భారతమాత తన బిద్దలను ప్రబోధిస్తూ "పొందువులారా! ఎన్నా ళ్లీగతి, మందమతులరై మాటికి చెదిదరు? ఇకనైనను మీరెల్లరు నొకటై, ప్రకటింపుడు నాపై (పేమమ్మును" అన్నదని కవి భావించాడు. లాలా లజపతిరాయిని మాండలే జైలుకు పంపినప్పుడు 1907లో చిలకమర్తి లక్ష్మీనరసింహంగారు రాసిన పద్యాలు తొలితరం దేశభక్తి రచన. "భరతఖందంబు చక్కని పాడియావు, పొందువులు లేగదూడలై యేద్చుచుండ, తెల్లవారను గడుసరి గొల్లవారు, పితుకుచున్నారు మూతులు బిగియగట్టి" అని బాధపడ్డాడు. 1908లోనే విద్యార్థులు దేశమాతను ప్రొధ్వస్తూ రహస్యంగా పాడుకున్న గీత మని ఉప్పల లక్ష్మణరావుగారు తమ 'బతుకుబాట'లో పేర్ొన్నది. "వందనం బఖండ భరతవర్త జనసీ! వందనం, సుందరామల మందవవనానంద దాయిసీ! తందిలశరదిందుకళా బృంద శోభినీ! జననీ! వందనం" అనేది. అది బంకించంద్ ఛటర్తీ రాసిన 'వందేమాతరం' గీతంలా నడిచిందని తెలుసూనే ఉంది. ఛటర్జీ రచనే మన మొదటి 'జాతీయ గీతం'. (రవీంద్రనాథ్ ఠాకుర్ రచన 'జనగణ మన ...' అనేది ట్రిటిష్ యువరాజును 'భారత భాగ్యవిధాతా!' అని సంబోధించి రాసిందనేది ప్రస్తుతం సుట్రీంకోర్నలో నదుస్తున్న వివాదం).

'దేశమును [పేమించుమన్నా' అన్న గురజాడ అప్పారావుగారి గేయం 1910 నాటి 'ఆంధ్ర భారతి' పత్రికలో వచ్చింది. ఆయన ప్రకృతిరూపంలో కాక ప్రజారూపంలో దేశాన్ని ఆరాధించారు. స్పష్టంగా భారతదేశమని పేర్కొననూ లేదు. రచనాకాలంలో గాక, తరవాత ఇరవయ్యేళ్లకు అది ప్రబోధగీతంగా తెలుగువారి నుద్బోధించింది. అదే సంచికలో ఒక అజ్జాత కవి రాసిన 'మాలవాంద్ర పాట'లో 'అందారు పుట్టీరి హిందమ్మతల్లీకి, అందారు ఒక్కరై ఉందారి సక్తుంగ' అనే స్ట్రజాధం నివసిస్తుంది. 'ఏదేశమేగినా ఎందుకాలిడిన, పొగడరా నీతల్లి భూమి భారతి'ని అనే రాయుపోలు సుబ్బారావుగారి (పబోధ గీతం (అప(శుతితో సహా) 1914లో వెలువడింది, నేటికీ మంచి ప్రచారంలో ఉంది. 'వందన మిదె గైకొనుమీ భారత జననీ! భారత జననీ! మాపాలిటి రాణీ!, ముప్పది కోట్ల జనమునకు మూలమాతవు, మూలమాతవు – మాపాలినేతవు' అనే గరిమెళ్ల వారి గేయం ప్రజాస్పందన సాధించింది. 'మేలుకొనుమీ భరతపుత్రుడ!, మేలు కొనుమీ సచ్చరిత్రుడ! మేలుకొనవయ్యా!' అనే మంగిపూడి వారి రచన ప్రజాదరణ పొందింది. ఈ కోవకు చెందిన గీతాల్లో "నమో! హిందుమాతా! సుజాతా!, నమో జగన్మాతా! అమోఘదివ్య మహిమసమేతా! అఖండవర భరత ఖండ మాతా!" సుప్రసిద్ధమేగాని రచయిత ఎవరో తెలియదు. దేవులపల్లి కృష్ణశాస్త్రిగారి జాతీయగీతం జనాన్ని ఉర్రూత లూగించింది. అది "జయ జయ జయ ప్రియభారత, జనయిత్రీ! దివ్యధాత్రి!, జయ జయ జయ శత సహాస్ర, నరనారీ హృదయ నే[తి!" అనేది.

మహాత్మాగాంధీ నాయకత్వంలో సత్యాగ్రహ సమరం తీవ్రమై, సహాయ నిరాకరణం ప్రబలమైన రోజుల్లో తెలుగు సాహిత్యం తన వంతు పాత్ర నిర్వహించింది. 1914 నుంచీ ఆంధ్రరాష్ట్రోద్యమం బలపడుతుండగా తెలుగుకవులు జాతీయ భావం కన్నా ప్రత్యేక రాష్ట్ర సాధనమే ప్రధానమన్నట్లు వ్వవహరించారు. అయినా అదే సమయంలో తెలుగు దేశమంతటా మారుమోగిన జాతీయగీతాలు అనేకమున్నాయి. గరిమెళ్లవారి "మాకొద్దీ తెల్లదొరతనం' ఆ సాహిత్యానికి మకుటాయమానం. వ్యక్తి సత్యాగ్రహానికి జనాన్ని రెచ్చగౌట్లి ప్రోత్సహించింది త్రిపురనేని రామస్వామి చౌదరి గేయం: 'వీరగంధము తెచ్చినాము, వీరులెవరో చెప్పడీ, పూసిపోదుము మెడను వైతుము, పూలదండలు భక్తితో' అనేది. ఎవరు రాశారో స్పష్టంగా తెలియని అపూర్పగీతం 'నిరంకుశంబును నీ వెదురుకొని నిర్భయముగ నెదిరించండీ, కవోష్ల రుధిర జ్వాలలతో ఈ స్వతంత్ర సమరం నెరపండీ, ఎంత కాలమిటు సహించియున్నా, దోపిడి మూకకు దయరాదన్నా!' అనేది. 'దండాలండోయ్! మేముండలేమండోయి! బాబు, ఈ సైతాను ప్రభుత నింక సాగనీమండోయిబాబు' అనే గరిమెళ్లవారి రచన, 'ఉప్పుకొనండయ్యా!, ఉప్పుచట్టమును ధిక్కరించితే, తప్పక మనకు స్వరాజ్యము వచ్చును" అనే మంగిపూడి పురుషోత్తమశర్మ గేయం, జానపద బాణీలో "నీకూ నీవారు లేరు, నాకూ నా వారు లేరు, పదరా స్పరాజ్యం తెద్దాం, చల్ భారత వీరా, కదనారంగము చొత్తామూ' అనే నెల్లూరు వెంకటరామనాయుడు పాట వంటివి ఆ కాలంలో (ప్రసిద్దాలు. 'ఏమి రాటమె ఏమి రాటమె, కామధేనువు కరణి మనకిది' అనే అజ్జాత కవి గీతం పేరుమోసింది.

గాంధీజీని అవతారపురుషుడని కవులు అభివర్ణించారు. బలిజేపల్లి లక్ష్మీకాంతంగారి పద్యం "తతి గాంధీయుగ మేగు దెంచె నిక నేతద్బారతీయస్వరాజ్యరథం బాతని సారథిత్వమున వేసాగించు డంచున్ జగద్దురు దేగెన్ దివి లోకమాన్యు డవె యుద్ఘోషించె తూర్యధ్వనుల్, ఉరు తద్దివ్యరథంబు లాగుటకు రండో భారతీయ ప్రజల్" అనేది సభారంభంలో చదవని వారుండేవారు కాదు. 'జగద్రక్షకుడు గాంధిమహాత్ముడు, జనులందరు మీరెరుగండీ, జగతిని ధర్మము స్తాపన సేయగ, జన్మించిన హరి అతడండీ' అనే మంగిపూడి వెంకటశర్మగారి గేయం, 'కొల్లాయి గట్టితే నేమి, మాగాంధి కోమటై పుట్టితేనేమి?" అనే బసవరాజు అప్పారావు గీతం, 'శ్రీగాంధి నామం మరువాం మరువాం, సిద్ధము జైలుకు వెరువాం వెరువాం' అనే దామరాజు పుండరీకాక్టుడి పాట వీరారాధనకు దారితీశాయి. ఎస్.జి. రంగా గారు సంకలనం చేసిన 'రైతుభజనావళి' పాటలు నగర సంకీర్తనల్లో భాగాలయినాయి. 'గాంధీ దేవ! నమస్తుభ్యం ప్రసీద మమ మంగళమ్, శాంతిదూత! నమస్తుభ్యం, గాంధి దేవ నమోనమః' వంటి సంస్కృత రచనలను కూడా తెలుగు కవులు వెలువరించారు. జాతీయతావాదంలోకి అంతర్వాహినిగా అనేక రాజకీయ సిద్ధాంతాలు ప్రవేశించిన తరవాత, రెండో ప్రపంచ యుద్ద కాలం నుంచీ తెలుగు కవుల బాణీ మారింది. వేగం, ఆవేశం హెచ్చాయి. అవి క్రమంగా 'క్విట్ ఇండియా' ఉద్యమంతోబాటు తీవ్రతరమైనాయి. కవాతు పాటలకు నేతాజీ అజాద్ హింద్ఫౌజ్ పాడిన 'కదం కదం బధాకె జా, ఖుషీ కా గీత్ గాకె జా!' ఆదర్శమయింది. భారత జాతీయ కాంగ్రెసు అహింసా శాంతి సిద్ధాంతాలకన్నా, సమరంలోకి దూకిన యువతరం గొంతు తిరుగుబాటు ధోరణి పెంచింది. నౌకాదళం తిరుగు బాటు వంటివి కవులను ఉదేకపరిచాయి. ఆ సమయంలో వచ్చిన ప్రబోధ గీతాలు మరింత వేగంతో జనంలోకి చొచ్చుకపోయాయి. 'కారుమబ్బు చీల్చవోయ్! క్రాంతిరేఖ చూపవోయ్! మాతృదేశ ముక్తికై మరణమైన సరియెనోయ్!' అన్న నార్ల చిరంజీవి గేయం, 'భారతీయ వీరులం, భరతమాత బిద్దలం, జాతికొరకు సేవజేయ, జన్మమెత్తి కదలినాం' అనే కూరపాటి వెంకటరాజు గీతం, 'స్పతంత్ర యుద్ధం స్పతంత్రయుద్ధం, స్పతంత్రయుద్ధం సాగింది' అనే వట్టికొండ రంగయ్యపాట, 'కదనభూమి కేగుదాం, కత్తిదూసి దూకుదాం, ఫాసిజాన్ని రూపుమాపి, ప్రజలశక్తి చాటుదాం' అనే ముక్నామల నాగభూషణం గీతం, 'భరత సుతులు లెండు వేగ, బవరమునకు తరలిరందు' అని మద్దారి అన్నపూర్ణయ్య, రామచంద్రుని వెంకటప్పలు రాసిన ప్రబోధ గేయం, 'ఓడయెక్ని నీలండన్ పోరా, నేడే పోపోరా!' అనే సుంకర సత్యనారాయణ గేయం వంటివి తీవ్రవాద ప్రబోధానికి మచ్చుతునకలు.

బ్రిటిష్ వాళ్లు అనేక విధాల బలహీనపడి దేశం వదలి పారిపోదలచుకుంటున్న సమయంలో తెలుగుగడ్డమీద నిజాం నవాబు నిరంకుశత్వం పెరగటం కవులను ఉద్రేకపరిచింది. తెలంగాజాలో సాయుధ సంఘర్షణ మొదలయింది. అనేక వీర గీతికలు వెలువద్దాయి తెలుగులో. 'నైజాము సర్మరోదా! నాజీల మించినోదా! యమబాధ పెడ్డివి కొదుకో, నైజాము సర్మరోదా!... గోలకొందా ఖిల్లా కిందా నీ గోరి కడ్డం కొదుకో అన్న యాదగిరి రచన ఆనాటి ఉద్యమకారులను ఉత్తేజపరిచింది. 'ఖబద్దార్! నైజాంపాదుషాహే!' అని మొదలు పెట్టి 'ఒకవీరుదు మరజిస్తే, వేలకొలది (పథవింతురు! ఒక నెత్తుటి బొట్లలోనే, (పళయాగ్నులు (పజ్వరిల్లు'నని ఆవంళ్స సోమసుందర్ హెచ్చరించాడు. 'ఈ భూమి నీదిరా, ఈ నిజాం ఎవడురా, ఈ జులు మీ జబర్దస్తి, నెగుర దన్నివేయరా!' అని సుద్దాల హనుమంతు ప్రబోధించాడు. దశాబ్దాలపాటు కొనసాగిన స్వాతంత్ర్య సమరం 1947 ఆగస్టు 14 అర్ధరాత్రి ముగిసింది. ఆ తరవాత కూడా కొంతకాలం అజాద్ హింద్ ఫౌజ్ వీరులను విచారించటం కొనసాగింది.

– ఈనాడు, స్వాతంత్ర్య స్వర్ణోత్సవ ప్రత్యేకసంచిక, 1997

# 4. తెలుగు సాహిత్యంలో జాతీయత, ఉపజాతీయత, అంతర్జాతీయత

అంగి వ్యవహృతమవుతున్న భారతదేశంలో భిన్న భాషలు, మతాలు, ఆచార వ్యవహారాలు పాటించే విభిన్న వర్గాల ప్రజలున్నారు. వారందరి సమాహారం నివసించే భౌగోళిక ప్రదేశం ఒక ఉపఖండంగాకాక ఏకైక స్వతంత్రదేశమనే భావం భావన ఇటీవలిది. వలసరాజ్యంగా మార్చి సర్వాధికారాలూ చెలాయించిన ఆంగ్లేయులు పరిపాలన సౌలభ్యం కోసం నియండించి బలవంతంగా ఏకత్వమో ఏకదేశమనే భావమో కల్చించారు. అంతకుముందు ఇదే భూభాగంలో ఛప్పన్నారు రాజ్యాలుండేవి. వాటినే దేశాలనీ పిలిచారు. అని అన్యోన్యంగాకాక పరస్పర శక్రుత్వాలతో సంఘర్షిస్తుండేవి. ఇచ్చిడు మనం భారతదేశమనీ ఇండియా అనీ రెండు ప్రత్యేక రాజ్యాలుగా చీలిపోయిన అవిభక్త భారతదేశమనీ రకరకాలుగా పిలిచే ఈ భూభాగం మొత్తాన్ని మొగలాయాలు తమ సామాజ్యం ఉచ్చస్థితిలో ఉన్నప్పుడు కూడా పాలించలేదు. జన్మష్టంం / జన్మభూమి అనేది అత్యంత పవితమనీ స్వర్గంకన్నా గొప్పదినీ భావించటం అత్యంత ప్రాచీనకాలం నుంచీ వ్యవహారంలో ఉంది. కానీ 'మాతృభూమి / మాతృదేశం' అనే భావన ఇంగ్లీషు సాహిత్యం నుంచి ఎరువుగా వచ్చింది మాత్రమే – Mother landకు అనువాదంగా. (Father landకు అనువాదంగా 'పితృభూమి' అనే మాట పుట్టలేదు – దురర్థభయం వల్లగాని, అటువంటి భావన అంగ్లేయులకు లేకపోవటం వల్లగాని).

ప్రథమస్వాతంత్ర్య సమరం నిజానికి మతదృష్టితో (స్వదేశీ) సంస్థానాధిపతుల [పోత్సాహంతో బిబిష్మవారికి వ్యతిరేకంగా వచ్చిన తిరుగుబాటు. 1885లో భారతజాతీయ కాంగ్రెసు సంస్థ ఉద్భవించినప్పుడు అది భారతీయ సంస్థానాధిపతుల ప్రత్యక్ష పాలనలో లేని బ్రిటిష్ పాలితులకే చాలా వరకు ప్రాతినిధ్యం వహించింది. 1904-05లో బెంగాల్ రాష్ట్రాన్ని బ్రిటిజీష్ పాలకులు విభజించినప్పుడు స్వదేశీయులను విదేశీయులు అర్థంపర్థంలేని కారణాలతో చీలుస్తున్నారన్న భయసందేహాలు పుట్టి బ్రిటిష్మైవారి మీద ద్వేషాన్ని కలిగించి ఉద్యమరూపంలో బయటపడ్డాయి. బిపిన్ చందపాల్ వంటి నాయకులు రాజకీయంగా మత సామాజిక కారణాలతో బెంగాలీలను ఒకే పతాకకిందకు తెచ్చి ఏకం చేయటానికి చాలా ప్రయత్నించారు. అప్పటి తిరుగుబాటుకు సైద్ధాంతికాధారం కల్పించింది బంకించంద్ర ముఖర్జీ నవల 'ఆనందమఠ్'. ఆ నవల్లోని ఒక పాట – వందేమాతరమ్ – మరింత స్పష్టంగా చెప్పాలంటే అందులోని సంస్మ్రతభాగం – సమాన సాంస్కృతిక లక్షణాలున్న ఒక భూఖందం మాతృదేశమనీ అవి పరమపవిత్రమనీ ప్రబోధించింది. అందులోని సందేశం ఇప్పుడు భారతదేశమని వ్యవహరిస్తున్న భూభాగం నలుమూలలకూ వ్యాపించింది. దేశంలోని సమస్త భాషలవారూ ఈ భావనను స్వాయత్తం చేసుకున్నారు. నిరక్షరాస్యులైన సామాన్య ప్రజల మనస్సుల్లో కూడా 'భారతమాత' అనే భావన పాదుకొనిపోయింది. విభక్త బెంగాల్ రాష్ట్రాన్ని పునరేకీకరించిన తరువాతకూడా ఈ భావం పెరిగి వందేమాతరం అనే మహోద్యమంగా పరిణమించింది. అందులో కైస్తవపాలకులు హైందవమతాన్ని అగౌరవిస్తున్నా రనేది అంతర్గత నిగూఢ భావన అన్నా తప్పలేదు.

కలకతాలో 1906లో జరిగిన అఖిలభారత జాతీయ కాంగ్రెస్ మహాసభలో బాల గంగాధర తిలక్ స్వాతంత్ర్యం భారతీయుల జన్మహక్కని గర్జించాడు. దేశవ్యాప్తంగా జాతీయ విద్యావిధానం, దేశవాళీ పరిశ్రమల అభివృద్ధి కార్యక్రమం జరిగితీరాలన్నాడు. విదేశీవస్తువులను బహిష్కరించ మన్నాదు. స్వరాజ్యం కావాలని నినదించినందుకు 1907లో లాలా లజపతిరాయ్ని బంధించి మాండలేజైల్లో నిర్బంధించింది బ్రిటిష్ ప్రభుత్వం. ప్రథమ స్వాతంత్ర్య సమరం గురించిగాని, దేశంలోని భిన్న ప్రాంతాల్లో పుట్టి అంతవేగంగానూ చల్లారిపోయిన ఇతర విప్లవధోరణులను గురించిగాని తెలుగు కవులు సానుభూతి చూపి రచనలు చేసిన దాఖలాలు దొరకలేదు. కానీ 1890లోనే – మహాత్మాగాంధీ హరిజనోద్యమం కన్నా రెండు దశాబ్దాలపైకాలం ముందుగానే - మంగిపూడి వేంకటశర్మ తన "నిరుద్ధభారతం"లో అస్పుశ్యుల దురవస్థలగురించి విచారిస్తూ వర్ణించాడు. భారతీయ సమాజం ఐకమత్యం సాధించి మానవతా దృష్టితో వ్యవహరించాలని ్రప్రబోధించిన మహాకావ్యమది. తెలుగుసాహిత్యంలో 'మాతృభూమి' అనే భావన 1905లోనే మొలకెత్తిం దనటానికి కృష్ణాపత్రికలో ఒక అజ్జాతకవి ప్రచురించిన ప్రబోధగీతం సాక్ష్యమిస్తుంది. అందులో భరతమాత తన పిల్లలందరూ కనీసం ఇప్పుడైనా ఏకముఖంగా తమ తల్లిని (పేమించా లనే ఉద్బోధ ఉంది: "హిందువులారా! ఎన్నా శ్ర్మీగతి, మందమతులరై మాటికి చెడెదరు? ఇకనైనను మీరెల్లరు నొక్తటై, ప్రకటింపుడు నాపై (పేమమ్మును.'' లాలా లజపతిరాయి నిర్బంధాన్ని వ్యతిరేకిస్తూ రాజమహేంద్రవరంలో జరిగిన ఒక బహిరంగసభలో చిలకమర్తి లక్ష్మీనరసింహం గారు ఆశువుగా కొన్ని పద్యాలు చెప్పారు:

"భరతఖండమ్ము చక్కని పాడియావు, హిందువులు లేగదూడలై యేద్చుచుంద, తెల్లవారను గదుసరి గొల్లవారు, పితుకుచున్నారు మూతులు బిగియగద్ది. దుదుకుదనమున దీరదీ గదుసు దనము, కాస తావులు పోటులు కార్యమనక, లేగ లన్నిటి నేకమౌ లా గొనర్చి, నేర్పుతో తల్లి యెగజేప నేరవలయు... వందే మాతర మను నీ, వందారు జనాళి కిపుడు వాత్సల్యముతో, దం దేశమాత అమితా నందం బౌనగూర్చుగాత నానార్థదయై"

(వందేమాతరగీతం అనందమరంలోది. మధుసూదన సరస్పతి నాయకత్వంలో బెంగాలీమరాఠీ సేనల తిరుగుబాటు కథ అది). ఈ చిలకమర్తి వారే 1906-09 మధ్యకాలంలో 'రాజస్థాస్ కథావళి' పేరిట రసపుత్రవీరుల పౌరుషగాథలను అనుపదించి (పచురించారు. అక్షరాస్యుల్లో జాతీయభావాలు పాదుకొల్పటాని కవి చాలా తోద్పద్దాయి. (కళాశాల) వసతి గృహాల్లో విద్యార్థులు బంకించంద్ వందేమాతర గీతాన్ని పోలిన ఒకానొక (ప్రార్థనాగీతం పాదుకోవటం 1908 (ప్రాంశాల్లో విన్నానని తమ 'బతుకు బాట' అనే (గంథంలో ఉప్పల లక్ష్మణరావుగారు పేర్కొన్నారు. అది ఇలా ఉండేది : వందన బఖంద భరతవర్షజననీ!, జననీ వందనం, సుందరామల మందపవనానంద దాయినీ! తుందిల లసదిందుకళాబృంద శోభినీ! జననీ!

స్రజాప్పాదయాల్లో జాతీయభావాలను పాదుకొల్పటమే ప్రధానాశయంగా కాశీనాథుని నాగేశ్వరరావుగారు 1907లో బొంబాయిలో తెలుగు వారపత్రికగా ఆంధ్రపత్రికను స్థాపించి 1908 నుంచి దాన్ని దినపత్రికగా మదరాసునుంచి నిర్వహించారు. అంద్రభారతి అనే పత్రికలో 1910లో రెందుగీతాలు ప్రచురితమైనాయి. వాటి భావాలు రెందురకాలేగాని అవి పరస్పర విరుద్ధాలు కాకపోగా సహకారు లనిపిస్తాయి. రచనాకాలం నుంచి నేటిదాకా అఖండ ప్రచారగౌరవాలు పొందిన గురజాడ వేంకట అప్పారావుగారి దేశభక్తి గీతం వాటిలో ఒకటి. అది దేశభక్తిని ప్రబోధిస్తున్నా దేశమనేది ఏదో ఒక భౌగోళిక భాగమాత్రం కాదనీ అది ప్రజాసమూహమనీ పేర్కొన్నది. "దేశమును (పేమించుమన్నా .... దేశాభిమానం నాకు కద్దని, వొట్టి గొప్పలు చెప్పుకోకోయ్, పూని యేదైనాను ఒక మేల్, కూర్చి జనులకు చూపపోయ్... దేశమంటే మట్టికాదోయ్, దేశమంటే మనుషులోయ్" అని ఆయన ఉద్భోధిం చాడు. స్పదేశీయ వాణిజ్యాభివృద్ధి సాధించమనీ పరి(శమలు నెలకొల్పమనీ (ప్రబోధించాడు. చిత్రమేమంటే అయన ఫలానా దేశం గురించి చెప్పినట్లు నిరూపించలేం. అది ఏదేశానికయినా పనికివచ్చే ప్రబోధం – అంతర్మాతీయం. అదే సంరికల్ ఒక అజ్ఞాళకవి రాసిన మాలవాం[దపాట కూడా ఉంది. "అందారు పుట్టీరి పొందమ్మతల్లీకి, అందారు ఒక్కటై ఉందారి సక్యంగ, కష్టమ్ము లోచ్చీన నిష్కార మొచ్చీన, ఇష్టమ్ముగా నుండి కట్టూగ ఉందాము" అనే ఆ గీతం కులవ్యవస్తాది భేదాలను పాటించకుందా కలిసి ఉందామని పొందువులకు బోధించింది. గురజాద గీతం మేధావంతుల నుద్దేశించింది; రెందోది కేవలం హృదయతలస్పర్చి. స్పదేశాన్ని మాతృభూమిగా తల్లిగా భావించి (ప్రస్తుతించటం తెలుగు సాహిత్యంలో 1910నాటికే స్థిరపద్దదని చెప్పవచ్చు.

విప్లవ భావాలతో గదర్పార్టీ 1914లో పుట్టింది. "ఏదేశమేగినా ఎందుకాలిడినా, పొగడరా నీతల్లి భూమి భారతిని" అనే రాయప్రోలు సుబ్బారావుగారి ప్రబోధగీతం ఆయేడే వెలుగు చూసింది. జనరంజక మయింది. విజయవంతమయింది. మల్లంపల్లి సోమశేఖరశర్మగారి దేశ చరిత్ర సంగ్రహము ప్రాచీన కాలం నుంచి మొదలుపెట్టి భారతదేశ చరిత్రను వివరించింది. ఆయేడే వేంకటపార్వతీశ్వరకవుల (పమదావన మనే చారిత్రక నవల వెలువడి మన జాతిగతవైభవాన్నీ ఫూర్వకాలపు యోధుల వీరకృత్యాలనూ ప్రస్తుతించింది. తెలుగుజాతి పురాతన ఘనతనూ భారతీయ సంస్మృతినీ స్మరించింది. (నిజానికి భారతీయ మనేకన్నా హైందవ మనటం సరయినమాట). మహాత్మాగాంధీ తొలిసారిగా దక్షిణాథ్రికానుంచి స్పదేశానికి వచ్చిన 1915లోనే భోగరాజు నారాయణమూర్తిగారి ఆంధ్రరాష్ట్ర మనే నవల ప్రజలంతా కలిసికట్టుగా తిరగబడి మన దేశం నుంచి విదేశీసేవలను పారదోలాలని ఉద్బోధించింది. సత్యాగహోద్యమం ఆరంభంకావటానికి ఒక సంవత్సరం ముందుగా 'చెల్లెలా!' అనే సంబోధనతో రాట్నమహిమ అనే స్టబోధగేయం వెలసింది. "ఏమిరాటమె ఏమి రాటమె, కామధేనువుకరణి మనకిది, భూమిమీదను పూర్వ మెంతటి, పొలుపుమీరెనొ చెల్లెలా!..... ఎంతకాలమె ఇట్టి దాస్యము, ఎంతకాలమె ఇట్టి దుర్ధశ, చింతదీరును ప్రాతరాటము, బయటపెట్టవె చెల్లెలా! కాలమిప్పుడు కలసివచ్చునె, బాలభారతభానుమూర్తియె, కలియుగంబున గాంధిమూర్తీ, కల్లగాదిది చెల్లెలా!" అనే పాటలో గాంధీని యుగపురుషుడని భావించి చరఖావాడకంద్వారా పూర్వవైభవాన్ని పునస్పంపాదించగలమని బానిసత్వం నుంచి బయటపడగలమని వివరించింది. గీతరచయిత అయిన అజ్జాతకవి గాంధీ కల్కి అవతారం కాబట్టి మనకు స్వాతంత్ర్యం సంపాదించగలడని దైర్యం చెప్పాడు. 1917లో రాసిన ఆంధ్రపౌరుషము, 1919లో రాసిన ఆంధ్రప్రశస్త్రి అనే

విశ్వనాథ సత్యనారాయణగారి ప్రబోధాత్మక రచనలు ప్రజామోదం సాధించాయి. ఈ సందర్భంలో 1913లో బాపట్లలో జరిగిన ప్రథమాంధ్రమహాసభ ప్రత్యేకాంధరాష్ట్రం కావాలని తీర్మానించిన తరవాత చిన్నా పెద్దా కవులందరూ ట్రిటిష్ ప్రభుత్వాన్నీ, విభజించి పాలించమనే దాని సిద్ధాంతాన్నీ తీవ్రంగా వ్యతిరేకించటం మొదలుపెట్టారు. ఫలితం భారతజాతీయతకు అంతర్పాహినిగా ఉపజాతీయ భావాలు ప్రభవించటం. భారతమాతకు తోడుగా ఆమె పుటికయిన ఆంధ్రమాత వెలసిందన్న మాట!

1919 నాటి రౌలత్ చట్టమూ జరియన్వాలాబాగ్లో జరిగిన సామూహిక హత్యా సాధారణ ప్రజల్లోకూడా ట్రిటిష్వారిమీద తీవ్ర విద్వేషం పుట్టించాయి. అదే సమయంలో స్వరాజ్య నిధి సేకరణ ప్రయత్నాలూ హరిజనోద్యమమూ బలపడి 1920 నాటి సహాయ నిరాకరణోద్యమానికి దారితీశాయి. అమృతసర్లో జరిగిన దారుణమారణకాండను నిరసిస్తూ అబ్బూరి రామకృష్ణారావు గారు రాసిన జరియన్వాలాబాగ్ బుర్రకథ జనాన్ని జాగృతం చేస్తున్నదని ప్రభుత్వం నిషేధించింది. ఆ సమయంలో అఖిలభారత జాతీయ కాంగ్రెసుకు ప్రధానకార్యదర్శిగా ఉన్న ఆంధ్రరత్న దుగ్గిరాల గోపాలకృష్ణయ్యగారి నాయకత్వంలో చీరాల పేరాల పౌరులు పన్నులు కట్టడానికి నిరాకరించి వనవాసానికి పోయారు. అప్పుడే గుంటూరు జిల్లాలోని పల్నాడు తాలూకా రైతులు ఉన్నవ లక్ష్మీనారాయణగారి నాయకత్వంలో పన్నులు చెల్లించక సహాయనిరాకరణ చేశారు. ఈ రెండు సంఘటనలూ జాతీయోద్యమశక్తిని బ్రిటిష్ పార్లమెంటుకు తెలియజేశాయి. ఆ ఉన్నవవారే 1922లో కారాగృహంలో ఉండి 'మాలపల్లి / సంగ విజయం' అనే గొప్పనవల రచించాడు. ప్రభుత్వం దాన్ని రెందుసార్లు నిషేధించింది! తుమ్మల సీతారామమూర్తి చౌదరి ఆంధ్రప్రాంతంలో గాంధీజీ పర్యటననూ అప్పటి రాజకీయ సంఘటనలనూ విఫులంగా వర్ణించాడు. నెల్లూరి వేంకటామానాయుడి ప్రాణాలు అర్పింతాం, దువ్వూరి రామిరెడ్డి రాట్నపుపాట, స్వాతంత్ర్యరథం, వద్దాది సీతారామాంజనేయుని దండాలు దండాలు భరతమాతా, పూడిపెద్ది కాశీవిశ్వనాథశాస్త్రి గీతాలు 1920లోనే వెలువడి ప్రజల నుద్దీపింపజేశాయి. మహాదేశభక్తుడూ గొప్ప గాయకుడూ అయిన గరిమెళ్ళ సత్యనారాయణ వందనమిదె గైకొనుమీ అనేపాటతో రంగ(పవేశం చేసి వెనుదిరిగి చూడలేదు. గర్భదరిద్రంతో అనారోగ్యంతో బాధపడుతూ కూడా ఆయన చివరిశ్వాస వదిలేదాకా ఆంధ్రప్రాంతంలోని గ్రామగ్రామానికీ పోయి దేశభక్తిగీతాలు పాడి జాతీయోద్యమాన్ని ప్రజ్వరింపజేశాడు. 1921 నాటికి గాంధీజీని దేవుడుగా భావించటం మొదలయింది. శ్రీ మహాత్మాగాంధీ భజనకీర్తనలు పల్లెపల్లెలో మారుమోగాయి. ఉన్నవ తన నవలలో సహాయ నిరాకరణోద్యమం ద్వారా స్వరాజ్యం సిద్దించకపోతే సోవియట్ రష్యాలో లాగా ప్రజలు సాయుధులై పోరాడుతారని ట్రిటిష్ ప్రభుత్వాన్ని హెచ్చరించాడు).

1928లో సైమన్ కమిషన్ భారతదేశానికి వచ్చిందికానీ స్వాతంత్ర్యం విషయంలో మాత్రం మొందిచేయి చూపింది. ఆనాటికి కాంగ్రెసు సోషలిస్తులయిన మద్దూరి అన్నపూర్ణయ్య, రామచంద్రుని వెంకటప్ప ట్రిటిష్వాళ్ళతో ప్రత్యక్షయుద్దానికి సిద్ధం కమ్మనిప్రజలనుద్బోధించారు: "భరత సుతులు! లెందువేగ, బవరమునకు తరలిరందు, పరతంత్ర మహాపిశాచి, పారదరిమి యశముగొందు, వీరభజన మని యెఱింగి, వెనగోరుందు స్వరాజ్యము, పౌరుషమున జచ్చిరేని, బడయగలరు స్వారాజ్యము..." అనేది వారి ప్రబోధం. అప్పటిదాకా శాంతియుతంగా ఉన్న ధోరణి మారిపోయింది. కవులు ముక్తకంఠంతో యుద్దనినాదా లారంభించారు. అంతవరకూ అధినివేశప్తతిపత్తినయినా ప్రసాదించమని కోరిన జాతీయ కాంగ్రాసుపార్టీ 1929లో పూర్లస్వరాజ్యం కావాలని మొండికెత్తింది. 1930 నాటి దండి సత్యాగ్రహం బ్రిటిష్ ప్రభుత్వానికి విరుద్ధంగా వ్యక్తి సత్యాగ్రహం చేయమని ప్రోత్సహించింది. అదేసమయంలో త్రిపురనేని రామస్వామి చౌదరి రాసిన "వీరగంధం తెచ్చినాము, వీరులెవరో తెల్పుడీ, పూసిపోదుము మెదను వైతుము, పూలదండలు భక్తితో" అనే వీరగేయం వేలాది జనాన్ని ఉద్రేకపరిచి జైళ్ళు నింపింది. 1934–35ల్లో ఆంధ్రప్రాంతంలో జమీన్దారీ వ్యతిరేకోద్యమం తీవ్రస్థాయికి చేరింది. ఆనాటికి భారత కమ్యూనిష్ఠుపార్టీ అవతరించింది. బ్రిటిష్వాళ్ళను మనదేశం నుంచి వెళ్ళగొట్టే విషయంలో, వారి తొత్తులని ప్రజలు నమ్మిన భూస్వాములను వ్యతిరేకించటంలో విధానాలు వేరయినా లక్షణమొక్కటిగా ఉండి ఎందరో రచయితలను ప్రోత్సహించింది. ఒకవైపు ఆచార్య ఎస్.జి. రంగా సేకరించి ప్రచురించిన రైతు భజనావళి గాంధేయసిద్ధాంతాలను ప్రచారం చేస్తుంటే, మరో వైపు శ్రీరంగం శ్రీనివాసరావు ప్రచంద కవితాధోరణి కార్మిక కర్షక ప్రజల దృష్టిని అంతర్జాతీయవాదంవైపు మరలిస్తూ కమ్యూనిష్టు సిద్ధాంతాలను పాటించమని (పోత్సహిం చింది. మారేమంద రామారావు సంపాదకత్వంలో వెలువద్ద కాకతీయ సంచికా, దుర్భాక రాజశేఖర శతావధాని రచించిన రాణాప్రతాపసింహ చరిత్ర అనే కావ్యమూ ప్రాచీన భారతీయవైభవాన్ని వర్లిస్తూ వివరిస్తూ గతచరిత్రనుంచి గుణపాఠాలు నేర్చుకొమ్మని ప్రజానీకాన్ని రెచ్చగొట్టాయి. ఈ ధోరణులు భిన్నమయినా చరమ లక్ష్యంలో విభేదాలు లేనివే.

శ్రీశ్రీ ఆగమనంతో తృతీయదశకంలో సాహిత్యంలో తీవ్రధోరణులు మొదలయినాయి. కేవల జాతీయవాదంతో సరిపెట్టుకోని అంతర్జాతీయవాదం శ్రీశ్రీ కవితనుంచే పుట్టింది. ఆయన అభిమానులు కొద్దిమందేగాని తుమ్మల వెంకటరామయ్య "ఎగరాలి ఎగరాలి మన ఎర్రజెండా, అదురు బెదురూ లేక అద్దేదియును లేక... సామ్రాజ్య వాదంబు సమసిపోవంగ, ధనికవాదం బెల్ల దగ్గమై పోవ...." అనే గీతం ప్రజాభిమానం సంపాదించింది. కమ్యూనిజాన్ని సమర్ధిస్తూ సామాజ్యవాదాన్ని వ్యతిరేకించింది. సామాన్య ప్రజాసమస్యలమీద అంతర్జాతీయ సంఘటనల ప్రభావం పడటం మొదలయింది. 1939లో ద్వితీయ ప్రపంచయుద్ధం మొదలయింది. 1941లో సోహాన్సింగ్ జోష్ ఆజాద్ హింద్ ఫౌజును స్థాపించాడు. సుభాష్టరంద్రబోస్ జాతీయ నాయకుడై స్వాతంత్ర్యసాధనకోసం రక్తతర్పణం విడవటానికి సిద్ధపద్దాడు. 1942లో స్పాఫర్డ్ క్రిప్స్ రాయబారానికి వచ్చి విఫలుడై విరిగిపోయాడు. 'విజయమా వీరమరణమో' అనే నినాదంతో క్విట్ ఇండియా ఉద్యమం దేశవ్యాప్తంగా ఆరంభమయింది. జాతీయ నాయకులు జైళ్లపాలయి నారు. ప్రజలు సంక్షుభితు లైనారు. ఆసయమంలో సుంకరవాసిరెడ్డి రచించిన "ఓడయెక్ని నీలండన్ పట్నం, నేడే పోపోరా! పాటిలేదు నీ వాగ్దానాలకు, మూటగట్ట వేరా?... నీయా నీచపు కావలి కుక్కల, నీతో తీసుకపోపోరా!" అనే పాట, "కారుమబ్బు చీల్చవోయ్, క్రాంతిరేఖ చూపవోయ్, మాతృదేశ ముక్తికై మరణమైన సరియెనోయ్!..... మనదు లక్ష్యమల్లదే, విజయగీతి పాడవోయ్! వీరధర్మ మల్లదే, వెనకచూడ కడుగువేయ్!....." అనే నార్ల చిరంజీవి గేయం,

"స్వతంత్రయుద్ధం స్వతంత్రయుద్ధం, స్వతంత్రయుద్ధం సాగింది, అనాహారముగ అహోరాత్రముల, బాధలు పడుతూ పరులకు దాస్యము, చేసీ చేసీ చివరికి కృశించిన, బానిసజాతుల బంధము లూడ్చే, స్వతంత్రయుద్దం...." అనే వట్టికొండ రంగయ్య గీతం, ఆయనే రాసిన "స్వదేశరక్షణ సాధనకొరకై, శత్రువు నెదరించుమురా!, ఫాసిజ శక్తికి భారతవర్షం, బలివేదికగా నగురా!" వంటివి కవాతుపాటల్లా జనాన్ని ఆకట్టుకొన్నాయి. జాతీయభావాలతోబాటు అంతర్జాతీయ దృక్పథాన్ని కూడా ప్రచారం చేశాయి. వేదాంతకవి 1940లో రాసిన 'తెలుగుతల్లి' నాటకం జనాభిమానం సంపాదించిందని ప్రభుత్వం దాన్ని ప్రదర్శించరాదని నిషేధించిందిగాని రహస్య స్థపదర్శనలను అరికట్టలేకపోయింది. ఇంచుమించు అదేసమయంలో - అంటే 1943లో-గడియారం వేంకటశేషశాస్త్రి శివభారతము, దేవులపల్లి కృష్ణశాస్త్రి రచించిన "జయజయజయ ప్రియభారత జనయి(తీ! దివ్యధాత్రి!, జయజయజయ శతసహస్ర నరనారీ హృదయనేత్రి...." అనే గేయం, వేదుల సత్యనారాయణ శాస్త్రి రాసిన "జయము హిమగిరి మణికిరీటా! జయము సింహళ పాదపీఠా, జయము విజయాంకిత లలాటా!, జయము (పియజననీ!" అనే గీతం, "శాతవాహన తెలుగు చక్రవర్తుల శౌర్య, మిదె ట్రాహ్య మిదె క్షాత్ర మన్న గర్హాహోష పులకలే ఎత్తించెరా, పలనాట, పౌరుషమ్మే పొంగెరా... బుద్ధ నాగార్జునుడి బోధముద్రాజ్యోతి, వరమహాయానమై వసుమతీ ప్రవహించి, హెచ్చుతగ్గులు సమసెరా, పలనాట, విజ్ఞాన ప్రభ వెలిగెరా... మాల కన్నమదాసు మనసైన సుతుడుగా, వీరవైష్ణవ మొచ్చెరా, పలనాట, బ్రహ్మన్న కవిగీతిలో.... కృష్ణరాయల సభా కవిదిగ్గజాలలో.... వెనుకతరములవారి వీరచరితలు సిరులు, నార్వోసి త్యాగంపు నీర్పెట్ట్ పెంచరా, విరిసి సుఖములు పండురా, పలనాడు వెలలేని మాగాణిరా" అనే పులుపుల వెంకటశివయ్య చరిత్రాత్మకగీతం, "చేయెత్తి జైకొట్టు తెలుగోదా! గతమెంతొ ఘనకీర్తి గలవోదా! సాటిలేనీ జాతి, ఓటమెరుగని కోట, నివురుగప్పే నేడు, నిదురపోతుందాది, వీరరకపుధార ధారపోసిన సీమ, పలనాడు నీదెరా, వెలనాడు నీదెరా! బాలచంద్రుడు చూడ ఎవరోదోయ్? తాండ్రపాపయగూడ నీవోదూ!, కాకతీరుద్రమ్మ మల్లమాంబా మొల్ల, మగువ మాంచాల నీతోడబుట్టిన వాశ్మె, వీరవనితలగన్న తల్లేరా!, ధీరమాతల జన్నభూమేరా! .... నాగార్జునుడి కొండ, అమరావతీ స్థూప, భావాల పుట్టలో, జీవకళ పొదిగావు... రాయలేలిన సీమ, రతనాల సీమరా!'' అనే వేములపల్లి శ్రీకృష్ణ ప్రబోధగీతం మొదలైనవి భారతమాతను కీర్తించటానికి బదులు ఆంధ్రమాతను ప్రస్తుతించి జనాన్ని ఉద్రేకపరిచాయి. జాతీయతకన్నా ఉపజాతీయత మరింత ఆకర్షకమయిం దన్నమాట!

రాజకీయ పరిస్థితులతో అవినాభావ సంబంధంగల మరో దశాంతరం తెలుగు సాహిత్యంలో కనిపిస్తుంది. 1946లో ట్రిటిష్ వారికి వృతిరేకంగా బొంబాయి కరాచీరేవుల్లో భారతీయ నావికులు తిరుగుబాటు జెందా ఎగురవేశారు. అదే సమయంలో హైదరాబాద్ సంస్థానంలో నిజాం రాజూ అతడి తొత్తులయిన రజాకార్లూ కాశీం రజ్వీ నాయకత్వంలో దారుణ మారణకాంద నిర్వహించి సాధారణ ప్రజాజీవాన్ని రక్తపంకిలం చేశారు. ఈ దుశ్చర్యలకు కోపించిన తెలుగుకవుల ప్రతిస్పందన కూరపాటి వెంకటరాజు రాసిన "భారతీయవీరులం, భరతమాత బిడ్డలం, జాతి కొరకు సేవచేయ, జన్మమెత్తి వరలినాం... ఆరిపోని అగ్నిపోలె, జారిపోని గుందెణోడ, జయము కలుగునంతదాక, వేగవేగ సాగుదాం'' అనే ప్రటోధగీతం, ''ఈభూమి సీదిరా, ఈ నిజా మెవదురా? ఈజులు మీజబర్దస్తి, నెగురదన్ని వేయరా!'' అన్న సుద్దాల హనుమంతు గర్జన, ''తరతరాల పీడిత ప్రజా దాస్యబంధముల దెంచీ, యుగయుగాల సామ్రూజ్యవాదపు పునాదులు పెకలించీ, మానవతా మహోన్నత సమాజము నిర్మించు జెంద, జైయనరా!'' అనే అతదే రాసిన మరోపాట మారుమోగాయి. జాతీయోద్యమం తీవ్రస్తాయిలో ఉండగా తుపాకి కాల్ఫుల్లో నలుగురు విద్యార్థులు తెనాలిలో హతులైనప్పుడు మిక్మిలనేని భగవంతరావు రాసిన పాట ''స్వాతండ్ర్యుసురముకు, చేవదెచ్చావోయి, పరతంతరాజుపై, బాకు దూశావోయి, దేశమెల్లైద నీకు విద్యార్థి!' అనేది వీరారాధనకు దారిచూపింది. సుంకర, వాసిరెడ్డి రాసిన 'మాభూమి' నాటకం ప్రదర్శించినప్పుదల్లా వేలసంఖ్యలో జనాన్ని ఆకర్నించింది.

స్వాతంత్ర్య సమరాన్ని చిత్రించిన తెలుగు సాహిత్య విశేషాలకిది కేవలం విహంగపీక్షణమే. అత్యంత ప్రజాదరణకు నోచుకున్న, ప్రత్యేకతగల, విలక్షణోదాహరణలను మాత్రమే ఇక్కడ ప్రస్తావించాం. వాస్తవంలో వేలసంఖ్యలో రచయితలుంటే లక్షల సంఖ్యలో వాటి ప్రభావంతో ఉద్యమంలో పాలుపంచుకున్న ప్రజలున్నారు. ఆ సాహితీధోరణులనూ నాటి భావనలనూ సంక్షిప్తంగా పరిశీలించినా కొన్ని ప్రధానలక్షణాలు కనిపిస్తాయి. అవి –

- గాంధీజీ కన్నా కసీసం రెందుదశాబ్దాలకు ముందే తెలుగుకవి హరిజనోద్దరణ ఆవశ్యకమని గుర్తించాదు.
- 2. స్పదేశాన్ని మాతృభూమిగా పరిగజించటమనేది వంగసాహిత్యం నుంచి ఎరువుగా వచ్చిన భావనేనని నిర్వంద్వంగా చెప్పవచ్చు. అయితే 1905లోనే తెలుగుకవు లాభావనను అమోదించి స్వీకరించారు. ఈ భావనను తరవాతి కాలంలో అబ్బూరి రామకృష్ణరావు గారు "జన్మభూమి జనని కాదు, సామాన్య సుమా ఆయను, వసుమతి యగు నామె కొరకు, వల్లభు లెందరు పెనగిరి?" అని ప్రత్నించాదు. శ్రీశ్రీ ఆప్రస్తావన జోలికే పోలేదు. కానీ 1910లోనే గురజాద వేంకట అప్పారావు దేశ(పేమకు విలక్షణ నిర్వచనమిచ్చి అంతర్హాతీయంగా ఎవరయినా ఆమోదించదగ్గ భావనగా ప్రతిపాదించాదు.
- 3. భారతమాతను ప్రస్తుతిస్తూ తొలిరోజుల్లో వెలువడ్డ పాటలూ పద్యాలూ 'హైందవుల' బాధలను గురించి మాత్రమే ప్రస్తావిస్తే, తరవాతి కాలంలోని రచనలు హరిజన సమస్యకు ప్రాధాన్య మిచ్చాయి.
- 4. భారతదేశమాత అనే భావనను అంధ్రమాతృపూజగా విస్తరించిన పాపపుణ్యాలు భావకవులవే. అంధ్రసామాజ్యాల పురావైభవాన్ని కీర్తించింది కూడా చాలావరకు భావకవులే. "అమరావతీ పట్టణమున బౌద్ధులు విశ్వవిద్యాలయములు స్థాపించునాడు ఓరుగల్లన రాజపీర లాంఛనముగ బలుశగ్ర్రశాలలు నిలుపునాడు విద్యానగర రాజ వీధుల గవితకు పెండ్లిపంటర్లు కల్పించునాడు పొట్నూరికి సమీపమున నాంధ్రస్పాడ్యూజ్య దిగ్రయస్తంభ మెత్తించునాడు...." మెదలైన రాయబ్రోలు సుబ్బారావుగారి పద్యాలకూ "గోదావరీ పావనోదార వాషూర మఖిల భారతము మాదస్తునాడు....

"అంద్రపల్లవ నృపాలుర హుంకృతి వ్యాఘగర్జనగా… "వేంద్రవాలు పాఠశాలు వాళలు

"వేంగీపూజ్య సామ్రాజ్య గాథలు...

"ఈపొలాలెంత చేవెక్కించుకొన్నవో గుందెడ్రయ్య సముద్రగుప్తు దదలె…"

వంటి విశ్వనాథ సత్యనారాయణగారి పద్యాలూ–

తెలుగు భావకవుల సాట్రూజ్యవాదాభిమానానికి నిదర్శనలు. ఈ మొత్తం వ్యవహారంలో తలదూర్చి తమ లౌకికభావనలనూ, సాట్రూజ్యవాద వ్యతిరేకతనూ, భూస్వామ్యవాద నిరాకరణనూ, నియంతృత్వ వ్యతిరేకధోరణులనూ విస్మరించి పురాతనాంధ్ర సాట్రూజ్య చిహ్నాలకు మహత్తర గౌరవమిచ్చి సమకాలంలో తాము ద్వేషించే, వర్గశత్రువుగా భావించే సాట్రూజ్య వాదులను దూషించలం కమ్యూనిష్టు కవులు చేసిన మహాపరాధం. ఈ పాపాన్ని చేయనివా దొక్క శ్రీశ్రీయే. అక్కడక్కడ అప్పుదప్పుడు ఫాసిస్తులనూ నాజీలనూ ఖండించినా మళ నాయకులైన (బహ్మన్న నాగమ్మలను ఆదర్శపాత్రులుగా సమకాలిక సమాజానికి వర్ణించి చెప్పటం అసందర్భం. 1913 నుంచీ ఈవిధంగా గౌరవించి పెంచి పోషించిన ఉపజాతీయతే స్వతంత్ర భారతదేశంలో భాషాట్రయుక్త రాష్ట్రవిభజనకు దారితీసింది. సమాజం చిలిపోవటానికి కారణమయింది.

- 5. అనాటి రాజకీయ నాయకులు భిన్నకులాల, వర్గాల అభివృద్ధిని (పోళ్ళపొంచారు. కానీ వారిలో కొందరయినా నిస్సందేహంగా ఆయా కులాల, ఉపకులాల గతచైభవాన్ని చాటుతూనే అయా వృత్తుల, సాధనాల (పశిస్తిని పేర్కొంటూనే తదితర వర్గాల, కులాల, వృత్తులమీద వైషమ్యాన్ని పెంచి పోషించారు. ఇందుకు ఒక గొప్ప ఉదాహరణ అచార్య ఎన్.జి. రంగా కాకతీయులు కమ్మవారని చేసిన వాదం. ఇతర కులాల వాళ్ళూ అలాగే తమనేదో ఒక రాజవంశానికో దేవతాజాతికో మహార్షికో అనుసంధించుకోవటం మొదలుపెట్టారు. కాలం గడిచే కొద్దీ సంఘం చీలి బలహీనపడ్డది. ఒక్కోవర్గం తదితర వర్గాలతో రాజీలేని పోరాటానికి సిద్ధమయ్యేందుకు ఉపచరించింది ఈ ధోరణి. ఫలితంలో జాతీయ సమైక్యభావం దుర్బలమై నిస్తేజమయింది.
- 6. గాంధీజీ (పతిపాదించిన అహింసా వాదం కొందరు రచయితలనైనా గౌతమబుద్ద, అశోక, నాగార్తువాచార్యాదుల వైపు ఆకర్నించింది. 1930 ప్రాంతాల్లో పింగళి కాటూరులు రచించిన 'సౌందరనందం' వంటి కావ్యా లందుకు నిదర్శనం. చారిత్రక పురావస్తు పరిశోధన రంగాల్లో బయటపడుతున్న కొత్త విషయాలు ఈ నూతన మతాభిమానాన్ని పెంచిపోషించాయి. సహజంగా ఈ పరిణామం హైందవ సమాజం ఎదురుదాదులకు దిగే పరిస్థితిని చరిత్రలో మరోసారి కల్చించేట్నంది.

మొత్తంమీద తర్కవాదాన్ని హార్టికభావనలు జయించాయని చెప్పాలి. స్వాతండ్ర్య సమర కాలంలో వెలువడ్డ తెలుగు సాహిలీధోరణులు ఆ ఉద్యమంలాగానే ఏకోన్ముఖంగా లేవు. అయితే ఈ లక్షణాలు మొత్తం భారతజాతిలో ఉన్నవేగాని తెలుగువారి ట్రత్యేకతలు కావు. ఇందుకు అద్భుతమైన ఉదాహరణ స్వతంత్రభారతదేశం జాలీయగీతంగా ఎంపిక చేసిన రబీంద్రనాథ కాకుర్ రచనే. స్వాతంత్ర్య సమరంలో అంతర్భాగంగా ఒక మహోద్యమాన్ని సృష్టించిన

<sup>64</sup> u മാമനു നുന്നും പ്രംഗം പ

వందేమాతర గీతం అధికసంఖ్యాకులయిన హిందువులను (ప్రశంసిస్తున్నది కాబట్టి ఠాకుర్ గీతం తరవాతి స్థానమే దానికి దక్కింది. సరిగా అదే కారణంవల్ల ఈనాడు సంఘ్**పరివార్** వందేమాతర గీతాన్నే అభిమానిస్తున్నది. భారతరాజ్యాంగంలోని 51ఎ అధికరణం పౌరవిధుల్లో నిర్దేశించినందువల్ల ఇప్పు దుదాహరించబోతున్న ఠాకూర్ గీతం మాననీయమై పాకీస్తానులో భాగమయిన సింధు రాష్ర్రానికో జాతికో భారతపౌరులు విధేయత చూపవలసివస్తున్నది. స్వతంత్ర భారతదేశంలోని అనేక రాష్ర్రాల పేరయినా ఆ గీతంలో లేదుగాని, అది జాతీయగీతమయింది!

"జనగణమన అధినాయక జయహే! భారతభాగ్య విధాతా!

పంజాబ సింధు గుజరాత మరాఠా ద్రావిద ఉత్మళ వంగా.... జనగణ దుఃఖత్రాయక జయహే!..

తవ కరుణారుణరాగే

ని(దిత భారత జాగే

తవ చరణేన తమాదా

జయజయజయహే!

జయ రాజేశ్వర! భారతభాగ్యవిధాతా!

- 1998 జనవరిలో కేంద్రసాహిత్య అకాడమీ నిర్వహించిన గోష్ఠిలో చేసిన ఇంగ్లీషు ప్రసంగ వ్యాసానికిది తెలుగు అనువాదం.

# 5. ತೆಲುಗುಲ್ ನಾಪಾತ್ಯ ವಿಮರ್ಶ

➡ హిత్య శబ్దానికి శబ్దార్ధ సహితత్వ మనే నిర్వచనం పాతబడిపోయింది. శబ్దమే ప్రధాన మనుకునే పరిస్థితి వచ్చింది. మాటలకున్న అర్ధవిశేషాలు కాక మాటలూ, వాటి (శావ్యతా, వాటిని శబ్దాంంకార ఫూర్వకంగా పాడుకోడానికి వీలుగా సంధానించటం వగైరాలకు ప్రామాణ్యం కల్పించేవాళ్ళ సంఖ్య తగ పెరిగిపోతున్నది. ఉదాహరణకు కరుణల్రీ రచనల్లో నుంచి రెండు ఉదాహరణకు కరుణల్రీ రచనల్లో నుంచి రెండు ఉదాహరణకు లాలు. "ఈ నిశ్యబ్దశ కంతరార్ధ మెదియో ఈకారుమేఘాలలో, ఏ నిర్భాగ్యనిరర్ధ నీరవగళం బెల్లెంచేవాళ్ళ నుంచి రెండు ఉదాహరణకు బాలు. "ఈ నిశ్యబండ కంతరార్ధ మెదియో ఈకారుమేఘాలలో, ఏ నిర్భాగ్యనిరర్ధ నీరవగళం బెల్లెత్తి వాపోవునో..." అన్న పద్యఖందం తీసుకోండి. ఎలుగు, గళం – సమానార్ధకాలు. మొదటిమాట అచ్చతెలుగు పదమయితే రెండోది సంస్మృతశబ్దం. నీరవశబ్దానికి (నిర్–రచం) చప్పుడు చేయనిదని అర్ధం. మూగపోయిన గొంతు ఎలుగెత్తి వాపోవటం అర్ధరిపోత ప్రసంగం. కానీ నకారావృత్తి, శబ్దమార్ధవం ప్రధానమనుకొనే విమర్శకుడు శబ్దసంవిధానానికి హర్షించి, (శవణ మాధురికి పులకరించి, అర్ధాన్ని పట్టించుకోవటంలేదు. కుంతీకుమారి అల్లంతదూరాన ఉండగా అమెను పాఠకులకు పరిచయంచేస్తున్న కవి "పోలిక రాచపిల్లి" అని విశడీకరిస్తాడు. పోలకుబండ్లి కుల్త వినిర్వాదు. పోలకుబుడి అంత ఎత్తకు ఎదిగి అది నిజమేనని (గిహించటం కష్టం. సాధారణలోకజ్ఞతకు ఈ ప్రసంగం అనందర్భమని తెలునుడి ఎదిగి అది నిజమేనికి (ప్రాచంటం కష్టం, సాధాలలోనూలిగాని సాహస్యు పాళకులకు పరిచయంచేస్తున్న కవి కిపి రుచుందు. కుంతీకు పరిసుగూని సాహస్యా పాళకులు అంత ఎత్తకు ఎదిగి అది నిజమేనని (గిహించటం కష్టం. సాధారణలోకజ్ఞతకు ఈ ప్రసంగం అనందర్భమని తెలునురింది. ఇటువంటివి ప్రాచిని సాహిత్యంలోనూ లేకపోలేదు.

ఉపపాందవులను నిద్రలో ఉండగా చంపిన అశ్వత్దామను అర్జునుడు బంధించి తెచ్చినప్పుడు పోతనగారి ద్రౌపది "భూసురుదవు బుద్దిదయా, భాసురుదవు" అని ప్రశంసించి "ఆసురకృత్యంబు ధర్మ మగునే తండ్రీ?" అని ప్రస్నాపైంది. గర్భశోకంలో క్రోధంలో ఉన్నతల్లి అంత్యానుప్రాసలతో తకిటతకిటలు సరిచూసుకుంటూ ఇంతశాంతంగా విలపించటం సామాన్యబుద్ధి హర్షించగల విషయంకాదు. కానీ ప్రాచీనపద్ధతిలో కవిరాక్షసుణ్ని ఆవాహనంచేసి, "గుణదోషా బుధో గృహ్ణ న్నిందుక్ష్మేళా వివేశ్వరః, శిరసా శ్లాఘ్యతే పూర్పం పరం కంఠే నియచ్చతి" అని స్మరించి, కవితాగుణాలను ప్రస్తుతించి, దోషాలను దిగమింగి, విమర్శకు ప్రస్తుతి అనే అర్థం కల్పిస్తారు. పోతనగారి పద్యంలోలాగానే పెద్దనగారి పద్యాల్లో కూడా ప్రకృతి స్వభావవిరుద్ద ప్రసంగాలు లేకపోలేదు. హిమాలయశిఖరాలమీద వాలిన ప్రవరుడి పాదలేపం ఘనీభవించకపోగా కరిగిపోతుంది! అక్కడ "మృగమదసౌరభవిభవ, ద్విగుణిత ఘనసార సాంద్రవీటీ విలసత్, స్థగితేతరపరిమళమై, మగువ పొలుపుం దెలుపు నొక్క మారుత మొలసెన్" అని విశేషించి వర్లించా దాయన. కదలిమట్టానికి ఆరువేల అదుగులపైన ఏవాసనా రాదన్న శాస్త్రవిషయాన్ని విస్మరించిన విమర్శకులు పద్యం చివరి పాదం నడక మహాద్భుతమని పరవశించి పోయారు. ఆ ప్రవరుడి సంగతే చెఫ్తూ "వాని చక్కదనము వైరాగ్యమునం జేసి, కాంక్ష సేయు జార కామినులకు, భోగబాహ్యమయ్యే పూచిన సంపెంగ, పొలుపు మధుకరాంగనలకుం బోలె" అన్నాడు. రాణియీగ గూడు వదలదని ఆయన గుర్తించలేదు. ఒకటి రెండు అసందర్భ ప్రసంగాల వల్ల కవిగౌరవం, కావ్యగౌరవం పూర్తిగా పోవని వారు గుర్తించలేదు. కట్టమంచి రామలింగారెడ్డిగారు వేలెత్తి

చూపినట్లు మొత్తం (గంథాన్ని మన పూర్వులు దృష్టిలో పెట్టకొని వ్యాఖ్యానించ లేదు. విమర్శించనూ లేదు. ఏపద్యాని కాపద్యం పరిశీలించి ఛందోవ్యాకరణాలంకార విశేషాలను ప్రస్తావించారే గాని కథ, పాత్రల వంటి వాటికి ప్రాముఖ్య మివ్వనేలేదు.

భారతీయ తత్వదర్శనాల్లో, తర్కవ్యాకరణాల్లో సమున్నత సిద్ధాంత మర్యాదగా స్ఫోటవాదం వ్యాపించినా ఛందోలలంకారాల్లో దానికి ప్రవేశం లేకపోవటం దురదృష్టం. ఫలితంగా కావ్య నాటకాదులకు వెలువడ్డ టీకాటిప్పణీ వ్యాఖ్యానాదులు అసమగ్రంగా మిగిలిపోయాయి. ఏవయినా అవలక్షణాలు కనిపించినా వాటిని 'సమర్థించట'మే వ్యాఖ్యాతల విమర్శకుల సంప్రదాయ మయింది. దోషాలను చూపిన వ్యక్తి సహృదయుడు కాదని ఈసడించటం, వాటినికూడా "మహాకవి (పయోగత్వా త్సాధుః" అని సరిపెట్టుకోవటం సంప్రదాయ మయిపోయింది. సాంప్రదాయిక సాహిత్య విమర్శలోని మరో దుర్లక్షణం ఒకే వస్తువుతో, ఇతి వృత్తంతో రచించిన భిన్నకవుల గ్రంథాలను కూడా తారతమ్య దృష్టితో పరీక్షించక పోవటం. ఎక్మడయినా తులనాత్మకంగా చర్చిస్తే అది పూర్వపూర్వకవితో కావ్యంతో పోల్చి అనుకరణ, అనుసరణల్లోని వైశిష్ట్యాన్ని ప్రదర్శించటానికి మాత్రమే పరిమితమయ్యేది. కట్టమంచి రామలింగారెడ్డి "కవిత్వతత్వ విచారము", అక్కిరాజు ఉమాకాన్త పణ్ణితుడి ''నేటి కాలపు కవిత్వం" వెలువడే దాకా పాశ్చాత్యప్రభావం కనిపించే విమర్శల్లో కూడా శబ్దలక్షణసంబంధివిచారమే ఎక్కువగా ఉండేది. సమర్థన ఇష్టం కానప్పుడు 'ఖండనగ్రంథ' రచన చేసేవాళ్ళు. మొత్తంమీద గుజైకదృష్టితోనో దోషైకదృష్టితోనే విమర్య కొనసాగేది. గుణదోష విచికిత్స అపూర్వంగా ఉండేది. ఈ విషయంలో తెలుగువాళ్లకన్నా సంస్కృతపండితులే 'సమదృష్టి'తో వ్యవహరించారని చెప్పవచ్చు. అనందవర్ధనాదులు కాళిదాసాదుల లోపాలను ఎత్తిచూపిన సందర్భాలు లేకపోలేదు. ఆపాటి స్వాతంత్ర్యంగాని సామంతంగాని తెలుగులాక్షణిక విమర్శకులు ప్రదర్శించలేదు.

్రసావీన కాలంలో పైన పేర్కొన్న సాధారణ లక్షణాలకు విరుద్ధమైన పద్ధశులు అక్మడకుడ కనిపిస్తాయి. "గాడిద! సీవునుం గవివి కాదు కదా అనుమాన మయ్యెడిస్" లాంటి కరోరాక్షేపణలు వినిపిస్తాయి. పురస్మారాలతో విర్రవీగిన కవులను తేలిక పరుస్తూ "ఎమితిని సెపితివి కపితము…, వదలక (మోయు నాంధ్రకవి వామపదంబున నున్న నూపురం, బుదిత మరాళకంఠ నినదోక్తుల నేమని పల్కు పల్కరా..., అతి కుటుంబ రక్షణాపేక్ష (పాల్మాలి..."వంటి పద్యాలు అందుకు సాక్ష్మం ఇస్తాయి. ఉత్తమనాయికానాయకులే ఉన్న మహిర్రవం, బుదిత మరాళకంఠ నినదోక్తుల సేమిని పల్కు ఇస్తాయి. ఉత్తమనాయికానాయకులే ఉన్న మహిర్రవం, బుదిత మరాళకంఠ నినదోక్తుల సాక్ష్మం ఇస్తాయి. ఉత్తమనాయికానాయకులే ఉన్న మహిర్రవంధ నిర్మాణానికి అధిక్షేపణలుగా కూచిమంచి జగ్గకవి "చందరేశా విలాపము", కందుకూరి వీరేశలింగంగారి "అభాగ్యో పాళ్ళానము" వంటి (గంథాలు వచ్చినా వాటి సంఖ్య, వాటి ప్రభావం సాపాతీపరులమీద చాలా తక్కువనే చెప్పాలి. (ప్రాచీన సాహిత్యంలో పద్యకావ్యాలకేగాని తదితర ప్రడిదులకు గౌరవాదరాలు లేవని వేరే చెప్పనక్వరలేదు. పొగడిగాని, తిట్టిగాని పాట్టపోసుకోవటం కవిలక్షణం కావటంవల్లనేమో తెలంగాజాలో సాహిత్య శజ్దానికి "న్నయంపాక" మనే అర్ధం స్థిరపడిపోయింది. కవుల్లో విమర్శలకు తట్టుకొని బతకాలనుకొనేవారి సంఖ్య సన్నగల్లిపోళున్నది. అక్షేపకులను నిర్లక్ష్యంచేసి "నాకవిత్వంబు నిజము కర్మాటథాషు" అని రొమ్మువిరుచుకొనే శ్రీనాథుడి వంటివాళ్లు అల్చసంఖ్యాకులు. భట్టమురారిలాగా, భవభూతిలాగా అత్వవిచ్చాసంతో ఎదురొడ్డి నిలిచే మనస్మైర్యం మనవాళ్ళకు చాలా తక్కువ. "మణి శ్వాణోల్లీధ స్పమరవిజయా హేతిదళితః" అనే శ్లోకానికి నిదర్శనాలుగా నిలిచిన తెలుగు రచయితల, కవుల సంఖ్య అల్పాల్చం. గురజాడ, దేవులపల్లి, శ్రీశ్రీల్లాగా సమకాలంలోని విమర్శకుల నోరుమూయించగలిగిన వాళ్లను వేళ్లమీద లెక్మించవచ్చు. శాస్త్ర వివాదాలా చర్చలూ బహుశా తిరుపతి వేంకటకవుల కాలంతోనే పరిసమాష్ర మైనా యనిపిస్తుంది. ఆంధ్రప్రదేశ్ ఏర్పడి, సాహిత్య అకాదమిని స్థాపించిన తరువాత సాహిత్య విమర్శలోకూడా ఆశ్రిత పక్షపాతం, ముఠాతత్వం, వరస్పర ప్రస్తుతి యుగధర్మమైపోయింది. "కోణంగి నాట్యముల్ కోతు లాడించంగ సూరణందులు తలలూపినట్లు... ఓగుధగిదీలు తమలోస నొకరి నొకరు, మెచ్చుకొనుచుందు రిదియేమి పిచ్చితనమె?" అనే వేణుగోపాల శతకకవి ఆక్షేపణసుణట్టి చూస్తే ఈరుగ్మత అకాడమి పుట్టకముందే వ్యాపించిం దనిపిస్తుంది. ఇప్పు దది ముదిరి పాకాన పడిందని చెప్పవచ్చు.

పూర్వకవులు కూడా గండ పెండేరాలు, బిరుదులూ తగిలించుకొని తిరిగారు. కంచుఢక్కలను పగలగొట్టవలసిన శాస్త్రచర్చలు అప్పుడూ జరిగేవని కొన్ని చారిత్రక నిదర్శనలు దొరుకుతున్నాయి. అయితే అటువంటి సందర్భాలు కదాచిత్తుగా ఉండే వనిపిస్తుంది. రాజుల, జమీందారుల పోషణలో సాహిత్యవిద్య శృంగార భూయిష్ఠమై ఊహాప్రపంచానికి పరిమితంగా ఉండేది కాబట్టి కవుల లోకజ్జానం సంగతి ఎవరికీ పట్టినట్లు లేదు. "కావ్యం యశసేఖ్రాకృతే వ్యవహారవిదే…" వగైరా శ్లోకం తాతలనాటిది. కావ్యరచయితకేగాక పాఠకుడిక్కూడా అంతో ఇంతో యశస్సు దక్కేది. "నేను భాష్యాంతపండితుణ్ని..., పంచకావ్యాలూ చదివాను" వంటి (పసంగాలు పాఠకుల ప్రశస్తి సంపాదనకు నిదర్శనాలు. గురువువల్ల కూడా శిష్యులకు గౌరవమర్యాదలు దక్కేవనటానికి తిరుపతి వేంకటకవుల పద్యం "అఇఉణ్ మొదలుగాగ నాభాష్య పర్యంత మభ్యసించితిమి బ్రహ్మయ్య యొద్ద'' అనేది సాక్ష్యం. ఇటువంటి సందర్భాల్లో కూడా ఆభాష్యం, భాష్యపర్యంతం అనే సమానార్థక సమాసాలను ఈవిధంగా ఎందుకు పునరుక్తం చేశారని ఎవరూ ప్రశ్నించినట్లు లేదు. శ్లోకంలో రెండో విషయం అర్థసంపాదన. అది పెద్ద కవులకు అగ్రహారాలు సంపాదించిపెడ్తే చిన్నకవులకు "సాహిత్యం" దొరికించేది. మహాకవులనుంచి "కూరగాయ" కవులదాకా ఏదో విధంగా బతికినా, విమర్శ బతికిన దాఖలాలు కనిపించవు. అందుకు ప్రధాన కారణం కావ్యపఠనంద్వారా ఎవరికీ లోకజ్జానం కలక్కపోవడమే. కవులూ కవిపోషకులూ నిత్యజీవితంలోని కష్టసుఖాలనూ సామాజిక బాధ్యతలనూ కావ్య విషయాలుగా పరిగణించలేదు. అసలు తమచుట్టూ మానవసమాజ మొకటుందన్న స్పృహకూడా లేదు కాబట్టే రాజా లక్ష్మణసింగ్ దర్బారులో మొగలాయీ దండయాత్ర సమయంలో కూడా కావ్యపఠనం కొనసాగింది. వీటికితోడు సాహిత్యం మీద సంగీతప్రభావం. శబ్దార్థాలను వికృతీకరించయినా సరే సాహిత్యాన్ని వినసొంపుగా రాయటం కవితాలక్షణ మయింది. ఆలోచనామృతం కావలసిన సాహిత్యం ఆపాతమధురత్వానికి కట్టుబానిస అయిపోయింది. సినీ సాహిత్యం రాకతో భజన సంప్రదాయం కొత్త జీవంపోసుకుంది. సాహిత్యం అడుగంటింది.

సాహిత్యం బహువిధాలుగా బహు రూపాలతో విస్తరించి సమాజ (శేయస్సుకు మార్గదర్శక మైనప్పుడు దాని గుణదోషపరీక్ష నిర్వహించే విమర్శ దానితో చాటే ఉన్నతస్థాన మాక్రమిస్తుంది. క్షుద్రసాహిత్యాన్ని ఎన్నివిధాల ప్రశంసించినా దాని గుణం మారదు – పెరగదు. అలాగే దాన్ని పరిశీలించే విమర్శ స్థాయికూడా గొరైతోకలాగే ఉంటుంది. సామాజిక రాజకీయ సిద్ధాంతాలను పక్కనబెట్టి సమాజ పరిస్థితిని, సామాజిక చిత్తవృత్తులను వర్ణించే సాహిత్యం కూడా మనకు చాలా తక్కువ. సమస్యలకూ పరిష్కారాలకూ స్థానమిచ్చే సాహిత్యం అత్యల్పం. మొత్తం తెలుగు సాహిత్యంలోని మహోత్తమగ్రంథాలను ఎంపిక చేసి అనువదించి ప్రచురిస్తే వాటిలో ఎన్ని మన సాహిత్యానికి ప్రపంచ దృష్టిలో గౌరవమర్యాదలు తేగలవో అంచనా వేయండి. దాన్నిబట్టే మన సాహిత్యాని కెంత ఉన్నత స్థాన మివ్వవచ్చో తేల్చుకోవచ్చు. ప్రపంచ సాహిత్యం మీద ప్రభావం చూపిన వెన్ని తెలుగు కావ్యాలు? కనీసం భారతదేశంవంటి బహుభాషా ప్రాంతంలో తన ప్రభావం చూపగలిగిన తెలుగు రచన లెన్ని? ఎన్ని తెలుగు రచనలు అనంతర కాలంలో అనేక రచనలకు ఆదర్శప్రాయంగా మార్గదర్శకంగా ఉన్నాయి? ఈ ప్రశన్దలకు సరయిన సమాధా నాలు మనదగ్గర ఉన్నప్పుడు భాషాదురభిమానానికి అతీతంగా మన సాహిత్యం ఉన్నతస్థితిలో ఉందని నిరూపించగలం. అందుకు మన కవుల / రచయితల శక్తిలోప మొక్కటే కారణం కాదు. దృష్టిదోషంతోబాటు మన సాహిత్యవిమర్శ ఉన్నత ప్రమాణకల్పనకోసం ఆరాటపడక పోవటం కూడా కారణమే. గ్రంథానికి లేని విలువ దాని విమర్శకు రాదు; విమర్శకు లేని విలువ గ్రంథానికీ రాదు. ఈ రెండూ అన్యోన్యాథితాలు. ఈ రెంటికీ విడదీయరాని పరస్పర సంబంధముంది. ఒకటి పేలవమైతే రెండోది అప్రశస్త్ర మవుతుంది. ఒకటి దురభిమానభూయిష్ట మయితే రెండోది నిస్సారమవుతుంది. ఉన్నతసాహితీ సృష్టికి విమర్శలను తట్టుకొని పదికాలాల పాటు బతకాలనే ఆకాంక్ష బలవత్తరంగా ఉండాలి. ఉత్తమ విమర్శకు గుణదోష పరీక్షణ శక్తి కావాలి.

ఒక గ్రంథం వెలుగుచూడగానే దాన్నిగురించి పత్రికలలో సమీక్షలు రావటం ఆచారమయింది. రచయిత స్వయంగా గాని, ప్రచురణకర్త ద్వారా గాని సమీక్షార్థం దాన్ని పత్రికలకు పంపేటవ్పుడే కొందరు కొన్ని చమత్కారాలు ఆరంభిస్తున్నారు. రచయిత తన అభిమానిచేతగాని, ఆ(తితుడి చేతగానే తనకు కావలసిన విధంగా సమీక్ష రాయించుకొని గ్రంథంతోబాటు దాన్ని కూడా ఇచ్చి ప్రచురించమని వేదుకొనే దుష్టసంప్రదాయం ఇప్పటికే వేళ్లు తన్నింది. ఈవిధమైన సమీక్షల్లో కవికావ్య ప్రశస్తులేగాని దోషవిచారణకు తావేలేదు. పడితా కార్యాలయాల్లోని సంపాదకులనో ఇతరోద్యోగులనో ఆ(తయించి, వెంటపడి వేధించి తమ రచన అద్వితీయమనే ప్రశంసనే గ్రంథసమీక్షగా ప్రచురించజేసుకోవటం ద్వారా ప్రభ్యాతి సంపాదిస్తున్నారన్నమాట. కొందరు తాము సంపాదించిన బిరుదులు, పదవులు పణంగాపెట్టి దబాయించిగాని ప్రలోభపెట్టిగాని ఇటువంటి సమీక్షలద్వారా గ్రంథ విక్రరుశక్తిని పెంచుకోవటం పరిపాటి అయిపోయింది. ఫలితంలో నిష్పాక్షికపరిశీలన అసాధ్యమై, విమర్శ అర్ధరహితమై నిరుపయోగకర మప్రతున్నది. ఇక మరో రకం సాపాత్య విమర్శ విశ్వుద్యాలయాల సిద్ధాంత గ్రంథాలద్వారా ప్రకాశత మవుతున్నది. తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం పుణ్యమా అని ఇటువంటి గ్రంథాలను ప్రచురించేందుకు అర్ధికనహాయం అంతో ఇంతో అందుతున్నది. కాబట్టి వీడి ప్రచురణ మూదువూలూ ఆరుకాయలుగా వర్గిల్లుతున్నది. పరిశోధన ఫలితాన్ని ప్రచురించుకొనే అవకాశం కలిగినందున్లల రచయితలకు (పోత్సాహం లభిస్తున్నమాట వాస్తవం. ఈ రకం విమర్శల్లో నాలుగయిదు రకాలున్నాయి – స్వభావరీత్యా,

- గతానుగతికంగా ఫూర్వపూర్ప సిద్ధాంతాలను పునరుక్తం చేస్తూ, మూలగ్రంథంనుంచి వందల వేల వంక్తులను ఎత్తిరాన్తూ, పరిశోధన విషయంమీద ఇతరుల అభిప్రాయాలను సమన్వయించే ప్రయత్నం చేసేవి అసంఖ్యాకం. ఈ మహావ్యాసాలను ఎంత జాగ్రత్తగా చదివినా రచయిత అభిప్రాయమేమిటో ఒక పట్టాన తేలదు. చాలావరకు "ఇంకను ఐరిశోధింపవలసియున్న"దనే ప్రసంగంతో ముగుస్తాయి. ఇటువంటి విమర్శల్లో ఎక్కువభాగం ప్రాచీన సాహిత్యంలోని లక్షణాలనో, ప్రక్రియలనో, పూర్వకవులనో పరిశోధనాంశంగా తీసుకున్నవే.
- 2. పరిశోధకుడు తనకో తన పర్యవేక్షకుడికో అభిమానపాత్రుడయిన పూర్ప కవిని గురించిగాని ప్రస్తుత మహారచయితను గురించిగాని కనీసం రెండు మూడేళ్లు శ్రమించి సిద్దంచేసిన సిద్ధాంత వ్యాసాలు రెండో కోవకి చెందినవి. ఇవి ప్రస్తుతులేగాని, విమర్శలుకావు. తన అభిమాన రచయిత మహత్వాన్ని లోకానికి చాటదానికి సమకాలంలోని ఇతర రచయితలను తక్కువ చేయటం అనివార్యంగా కనిపించే మరో దుర్లక్షణం. ఈ సమర్థనకోసం సందర్భశుద్ధిలేని తాత్విక సిద్ధాంతాలను ప్రస్తావించి బట్టతలకూ మోకాలికీ ముడివేయటం పరిపాటి. ఉదాహరణకు శ్రీరంగం నారాయణబాబును గురించి పరిశోధించిన విద్వాంసుడు శ్రీశ్రీకి అతడే మార్గదర్శకుడని, అధివాస్తవికతకు సిద్ధాంత ప్రతిపత్తి కల్పించిన వా డతడేనని, మార్శిజాన్ని ఆపోశన పట్టిన ఏకైక తెలుగు రచయిత అతదేనని, అంతటితో తృప్తిపడక మార్భిజాన్ని జిడ్డుకృష్ణమూర్తి సిద్ధాంత ప్రవచనాలు ప్రభావితం చేశాయని నిగ్గుతేల్చటాన్ని చెప్పవచ్చు. శ్రీశ్రీ మహాప్రస్థానంలో యోగశాస్త్ర రహస్యాలున్నాయనీ, అద్వైత సిద్ధాంతం ప్రతీపాదితమయిందనీ మరో పరిశోధకుడు గుర్తించి లోకహితార్థం సిద్ధాంత గ్రంథరచన చేశాడు. అభిమానరచయితకు విరుద్ధంగా వ్యతిరేకంగా వెలువడ్డ విమర్శలను బండ్లకెత్తే అవకాశమున్నా, అవన్నీ అందుబాటులోనే ఉన్నా, పరిశోధకుడు వాటిని చూడనట్లు, విననట్లు, అవి లేనేలేనట్టు వ్యవహరించటం మరో విలక్షణత. ఫలితంలో ఏకపక్షరచన సిద్గాంతంగా చెలామణీ అవుతున్నది.
- 3. పర్యవేక్షకుడు తననుగురించి పరిశోధించమని ఐతిమాలిగాని, వేధించిగాని, (పలోభ'పెట్టి గాని రాయించుకున్న సిద్ధాంతగ్రంథాలు మూటోరకం. తాను పర్యవేక్షకుడు కాకపోయినా పరిశోధన విషయం తానే కాబట్టి పరిశోధక విద్యార్థికి కావలసిన సంభారం యావత్తూ తానే సమకూర్చి, తన ఘనతను తానే కీర్తించుకొని, దానికి అక్షర రూపం సంపాదించిన (పశస్తరచయితలు కొందరున్నారు. ఛాయాభేదమేగాని లక్షణంలో మార్బులేని ఇటువంటి సిద్ధాంతగ్రంథాలవల్ల విమర్భ పాక్షిక మవుతున్నది.
- 4. అన్యభాషాసాహిత్యాలను పరిశీలించీ, పరస్పర విరుద్ధాభిప్రాయాలను సేకరించీ తన దృష్టిలో ఏది ఎంత వరకు సమంజనమో, ప్రభావితమా, స్వతండ్రమో నిరూపించటానికి ప్రయత్నించినవారు లేకపోలేదు. తాను పరిశోధిస్తున్న గ్రంథంలోని గుణదోషాలను

పేర్కొంటూ, శులనాత్మకంగా నిర్దిష్ట సాహితీ ప్రతియలో ఆగ్రంథానికున్న స్థానాన్ని నిరూపిస్తూ వెలువడిన సిద్ధాంత గ్రంథాల సంఖ్య అల్పాల్చం. గుజదృష్టితో చూస్తే వీటివల్ల మాత్రమే విమర్శ ఒక నిష్పాక్షిక పరిశీలనగా బతుకుతున్నది – బతుకుతుందికూడా.

తన విద్యా సంస్కారాలూ అభిరుచులూ (ప్రారిపదికగా సాహిత్యావలోకనం చేసే విమర్శలు కొద్దిగానయినా వెలువదుతునే ఉన్నాయి. ఉదాహరణకు 'చేరాతలు'. వీదివల్ల వాదడ్రరివాదాలకు అవకాశముంది కాబట్టి వీది ప్రయోజనం సిద్ధాంత వ్యాసాలకన్నా ఎక్కువ. రారా వ్యాసాలవందివి వీదికి పూర్వరూపా లనవచ్చు. ఈరకం విమర్శలు వ్యక్తి ప్రధానమైనవి. నేను, నాకు అనేది మూలసూత్రం.

రాజకీయ సిద్గాంత భేదాలను పురస్కరించుకొని వెలువడిన సాహిత్య విమర్శలు మరోరకం. ఒకరాజకీయ సిద్ధాంతంలోని పరిభాషకూడా పట్టుబడకుండా అదే సిద్ధాంతం ప్రాతిపదికగా వెలువడ్డ విమర్శగ్రంథా లున్నాయి. వాటవల్ల ఆసిద్ధంతంగాని, దానికి ప్రతీకగా ఉన్న రచనలుగాని పొందే, పొందిన ప్రయోజనాలకన్నా కలిగిన నష్టాలే ఎక్కువ. ఎటువంటి సంబంధమూ లేని పరస్పర విరుద్ధ శాస్త్ర ప్రసంగాలను గుదిగుచ్చి, సమన్వయించే ప్రయత్నం కూడా చేయకుండా, అవగాహనరహీతంగా వెలువడ్డ విమర్శగంథాల్లో వెల్చేరు నారాయణరావుగారి "తెలుగులో కవితావిప్లవాలు" ప్రసిద్ధమయింది. దాని పూర్వరూపం సిద్ధాంతగ్రంథత్వం. పరరూపం ప్రచురితగ్రంథం. భిన్నదేశాల్లో భిన్నాభిప్రాయ సిద్ధంతాలతో భిన్న విషయాలకు సంబంధించి వచ్చిన భావాలను ఆయన మార్మిస్టు విమర్శనగా భాసింపజేశారు. ఇటువంటిదే మిరియాల రామకృష్ణగారు శ్రీశ్రీమీద చేసిన పరిశోధన. ఛందోబందోబస్తులను తెంచివేస్తానన్న రచయిత గ్రంథంలో పద్యచ్ఛాయలను కనిపెట్టడంలో, తెలుగు సాహిత్య చరిత్రను యుగాలుగా విభజించి వాటికి పేర్లు పెట్టడంలో ఆయనపడ్డ శ్రమ ఇంతా అంతా కాదు. ఒక నూతన సిద్ధాంతాన్ని ప్రతిపాదించటానికి కావలసిన శక్తి యుక్తులుగాని, భాషా లక్షణ పరిజ్ఞానంగాని లేకుందానే వ్యక్తిగత ప్రతిష్ఠ నుపయోగించుకొని మహత్తర మౌలిక విమర్శగా ప్రచారం పొందిన ఇటీవలి మహారచన సినారేగారి "తెలుగు కవిత – లయాత్మకత" అనేది. చిత్రమేమంటే ఇటువంటి విమర్శకులు (పచ్చన్నయుద్ధం చేస్తారేమోగాని వాదోపవాదాలకు దిగరు. 'పలుకుఐడి'ని పాండిత్య మనుకుంటారుగాని, దాన్ని పరీక్షకు పెట్టరు.

ఇక పలాయనవాదం, నవ్యసంప్రదాయవాదం, రూపవాదం వంటి సిద్ధాంతాలను (పఠిపాదించే వారు సంఖ్యాధికంగానే ఉన్నారు. అన్యభాషల్లోని సాహితీ విమర్శకులు కూడా ఉన్నారు. అయా సిద్ధాంతాలు, మర్యాదలు ఒంటపట్టనందువల్ల అలంకారిక శైలిలో, కృత్రిమ అర్ధకృత్రిమభాషలో విమర్శలు వెలువరించి పాఠకులను భంగపరిచే వాళ్లున్నారు. వారి దృష్టిలో భాష అభిప్రాయప్రకటనకుగాక భావగోపనానికే ఉపయోగపడుతుంది. మొత్తం మీద తెలుగు విమర్శ రెందురకాల వ్యక్తుల చేతిలో ఉంది. మొదటిరకంలో విశ్వవిద్యాలయాల్లో కళాశాలల్లో తెలుగు బోధించే పరిశోధకులు, పరిశోధనపర్యవేక్షకులుంటే, తదితరులు రెండోరకంలో ఉంటారు. వృట్టిరీత్యా విమర్శకులనీ, ప్రవృత్తిరీత్యా విమర్శకులనీ వీరిని వింగడించవచ్చు.. పరిశోధక విద్యార్థులనే మూదో తెగలో వ్యక్తిస్వాతండ్ర్య మున్నవాళ్ల సంఖ్య చాలా తక్కువ. గతానుగతికత్వం చాలా ఎక్కువ. పరిశోధన పద్ధతులనే ఉక్కుచట్రంలో, బిరుదులు సంపాదించాలనే ఆకాంక్షవల్ల బీరి విమర్శల్లో నూతనత్వం, విశాలదృష్టి లోపిస్తున్నాయని సాధారజీకరించవచ్చు. సూడ్రాలకు అపవాదా లుండితీర్తాయని (గహించాలి.

తెలుగు విమర్శ తగినంతగా వర్ధిల్లకపోవటానికి ప్రధానకారణాలని నాలుగైదింటిని పేర్కొనవచ్చు.

- తెలుగు రచనల్లోని వ్యవహారజ్జానలోపం ఆ లోపాన్ని బయటపెట్డాలన్న సంకల్పంగాని, బహిరంగపరచగల సాహసంగాని విమర్శకులకు లేకపోవటం.
- తెలుగు సాహిత్యంమీద, రచయితలమీద విమర్శకులకున్న భక్తితాత్పర్యాలు. ఈ భక్తి భావం తులనాత్మకవరిశీలనకూ అన్యభాషా సాహిత్య సంప్రదాయ పరిజ్ఞాన సంపాదనకూ అద్దుపదుతున్నది.
- విషయాన్నీ వ్యక్తినీ వేరుపరిచి వ్యవహరించాలన్న అభిప్రాయం అటురచయితలకూ ఇటు విమర్శకులకూ లేకపోవటం.
- 4. విమర్శనలకు తట్టకొని బతకాలన్న ఆత్మవిశ్వాస స్త్రెర్యాలు రచయితలకు లేకపోవటం, పదవులకూ బిరుదులకూ భయపడే అత్మన్యూనతాభావం విమర్శకులను పట్టిపీడించటం.
- 5. సాహిత్య వ్యవహారాల్లో కూడా సర్వాంతర్యామిగా వ్యాపించిన వ్యాపారతత్వం.

పైన పేర్కొన్న లోపాలను పరిహరించగలిగినప్పుడు ఆరోగ్యకర వాతావరణంలో సాహిత్య విమర్శ ప్రవర్ధమాన మవుతుంది. తాతలనాటి సప్పాదయత్వ మొక్కటే విమర్శక లక్షణమనే దుర్భావం పోవాలి. విమర్శన ద్వారా ఆత్మసాక్షాత్మారం చేసుకున్న రచయిత ఉత్తమరచనలు చేయగలడు. ఉత్తమరచనలను నిష్మారణంగా, అపరిశీలితంగా, వ్యక్తిగత రాగద్వేషాలతో తూర్పార పట్టిన విమర్శకుట్ని సమాజం క్షమించడు. సమర్థించదు. సాహితీసృష్టి సాహిత్య విమర్శలు పరస్పరాధారితాలని గుర్తించాలి.

> – కొండేపూడి శ్రీనివాసరావు స్మారక పురస్కారసమయంలో 5.9.1993న చేసిన (పసంగ వ్యాసం.

### 6. అవధాన ప్రదర్శనలు

ఫిజీవలి కాలంలో తెలుగువారికి అవధానాలమీద మరోసారి మోజు పుట్టింది. అందువల్ల భాషా సాహిత్యాలకు ఏపాటి ప్రశస్తి వచ్చిందనే ప్రశ్నవేసుకొని బాధపడేకన్నా కొందరు అవధానులకయినా సుఖజీవనావకాశం కలిగిందని సంతోషించటం మంచిది. ఇప్పటివారికి అవధానాలు పూర్వం ఎలా ఉండేవో తెలియదు కాబట్టి ఇదో అద్భుతప్రదర్శన మనిపించటం సహజం. అవధానమనేది తెలుగు సంస్భ్రతాల్లో తప్ప మరెక్కడా లేదనే ప్రచారం జరుగుతున్నది. రాజకీయవాదుల అనుగ్రహం ఈ విషయానికి ఎందుకు కలిగిందో తెలీదు. ప్రజా దృష్టిని దైనందిన సమస్యల నుంచి మళ్ళించటానికి చేసే ప్రయత్నాల్లో ఇదొకటి కావచ్చు. అవధానమనే మాటకు "ఏకాగ్రశ, హెచ్చరిక" మొదలయిన అర్థాలను నిఘంటువు లిస్తాయి. అయితే ప్రదర్శన అనే అర్ధం కూడా ఇటీవల చేరినట్లుంది.

నన్నయభట్టు అవధానాలు చేసినట్లు నిదర్శనలు దొరకలేదు. తెలిసినంతలో వసుచరిత్ర రచించిన రామరాజభూషణుడే (భట్టమూర్తే) ఈ పనిచేసిన మొదటి పూర్పకవి అనుకోవచ్చు. నన్నయ భారతంలో శిశుపాల వధా సందర్భంలో "బూతు వొగడినట్లు వొగదదు" అని భీమ్మదు శ్రీకృష్ణజ్ని ప్రశంసించినందుకు కంటగించుకొన్న శిశుపాలుడి చేత పరికించాడు. అంటే ఆశువుగా పొగడటం అనే అర్థంతో ఈ మాటలనిపించా డనుకోవారి. మరోవిధంగా ఆశుకవిత్వాన్ని ప్రస్తావించాడన్న మాట. ఆశువుగా అంటే ఎక్కువసేపు ఆలోచించకుండా తొందర తొందరగా అని అర్థం. తెలుగుభాష పుట్టినప్పటి నుంచీ ఇతర ప్రపంచ భాషలన్నిటిలో లాగానే ఆశురచన ఉంది. తొలిదశలో అలా చెప్పిన పాటలో పద్యాలో జానపద సాహిత్యంగా ఉంటే, లిపి లేఖనాలు అలవాటయిన తరవాత వాటిలో కొన్ని కావ్య గౌరవం తెచ్చుకొని ఉండవచ్చు. వేములవాడ భీమకవి, శ్రీనాథుడు మొదలైన పూర్పులు ఆశురచనలు చేశారు. అంటే అప్పటికప్పుడు ఏదో ఒక విషయం మీద ఏదో ఒక పద్యాన్నో (పరిమిత సందర్భాల్లో శ్లోకాన్నో) చెప్పారన్న మాట. ఇలా నిరాలోచనగా చెప్పిన తొందరపాటి పద్యాలను ఆశు 'కవిత' అనరు, శాస్త్రపద్ధతిలో. కవిత్వం ఆలోచనామృతంగా ఉందారి గాని ఉబుసుపోకకు చెప్పిన ఊకదంపుడు రచనగా ఉండగూడదు. ఉంటే దాన్ని కవిత్వ మనరు. కవిత్వ మన్నవారిని ఆక్షేపిస్తూ పానుగంటి లక్ష్మీనరసింహారావుగారు తమ కంఠాభరణ నాటకంలో రామలక్ష్మణులనే జంటకవులను ప్రవేశపెట్టి "ఆశుకవిత యొకటి యావుపేద మరొందు, స్వయముగాను శుద్ధచయము" అనిపించారు. నాటకంలోని ఆశు కవుల ప్రసంగాలు వింటే అందులో కవిత్వం లేదుగాని 'దోరణి' ఉందని అంగీకరిసారు.

తోచిన పద్ధతిలో వేగంగా అడిగిన విషయాన్ని పద్యరూపంలో చెప్పటం ఆశుకవిత్వంగా చెలామణి అయిన, అవుతున్న మాట వాస్తవం. ఈ శతాబ్దంలో ఆశుకవితలో అవధాన విద్యలో సర్వోత్తములనిపించుకొన్న తిరుపతి వేంకటకవులు ఆశువుగా చెప్పిన పద్యాల్తో చెప్పినవారి బుద్ధిబలమేగాని కవితారసం ప్రధానం కాదనీ, కవితా లక్షణాలకోసం వెతకవద్దనీ తమ "శతావధానసారము" ఉపోద్వాశంలో సృష్టీకరించారు. అవధాన రచనలో కవిత పాలు చాలా తక్మువ అని వారే చెప్పారు. "అశుధారా కవయితలకు సుట్రయోగ విచారణమే కాక రసారస విచారణమును నంతగా నుండదని కవితా మర్మజ్ఞులకు స్పష్టమే' ననే అప్పకవి సమర్థననుకూడా ఉట్టకించారు. అశుకవిత అనటం కన్నా అశుధార అనటం మేలు. ఎంత వేగిరం చెప్పారనేది ముఖ్యంగాని ఎంతబాగా చెప్పారనేది (పధానం కాదు. శ్రీనాథుని 'పద్రపసిద్ధ ధారాశుద్ధి' ప్రశంసనీయమయింది. అంటే వేగవంతంగా ఉండి కూడా తప్పులు లేని, పెద్ద పెద్ద మాటలు వాడిన రచనాధోరణి అని గుర్తించాలి.

#### ఎప్పటినుంచాే ఉంది...

నిరంతర ప్రచారం వల్ల ఆశుకవిత్వం తెలుగువారి సొమ్మనే అభూతకల్పన చాలా మందికి కలిగినట్లుంది. మన వందిమాగధులు, భట్టులు దేశసంచారం చేయకగాని, చేసిగాని ఆశురచనలు చేసినట్లు, చేస్తున్నట్లు పాశ్చాత్య ప్రపంచంలో బాద్స్ (bards) అనేవారు అదే పని చేస్తుండేవారు. ప్రాచీన కెబ్టిక్ సమాజంలో తన పద్యాలనూ పాటలనూ పాడుతూ, హార్ప్, లూట్ వంటి వాద్యాలు వాయిస్తూ, ఊరూరూ తిరిగే వారిని ఈ పేరుతో పిలిచేవాళ్లు. స్కాట్లండులో దేశ సంచారం చేస్తూ పద్యగానం చేసేవాళ్లను ఇలా వ్యవహరించేవారు. మధ్యయుగాల్లో లిరిక్స్ అనే భావరచనలను పాడుకుంటూ తిరిగే కవులను మిన్గ్రస్తల్స్ (minstrels) అని పిరిచేవాళ్లు. మన వందిమాగధ వైతాళికుల్లాగా, నారద తుంబురులవంటి స్తుతి పాఠకుల్లాగా, రామాయణగానం చేసిన లవకుశుల వంటి కుశీలవుల్లాగా, గంధర్వ మాగధ వృత్తిలో ఉండేవారిని ఈపేరుతో పిలిచేవాళ్లు. ముందుగా రాసుకోని, అప్పటికప్పుడు కూర్చిన పద్యగేయాలను ఏకసమయంలో రచించి పాడుతూ ప్రదర్శనలిచ్చేవారికి మరో పేరుంది ఇంగ్లీషులో - ఇంట్రావైసర్స్ అంటారు. ఇటలీ భాషలో అటువంటి రచయితలను ఇం(పువైసతో (improvvisotore) అనీ, రచయిత్రులను ఇంప్రొవైసచీ (improvvisatrice) అనీ వ్యవహరిస్తారు. రష్యన్ మహాకవి అలక్యాందర్ పుష్కిన్ రాసిన ఒక నవలికను ఇంబ్రావైసర్ అనే పేరిట ఇంగ్లీషులోకి అనువదించారు. చేయనిపనికి పుట్టని బిడ్డకులాగానే ఎవరూ పేరు పెట్టరు. ఆశువుగా పద్యగేయాలను రచించటం మనకు తప్ప మరేవరికీ చేతగాదని మనం తెలుగులో చెప్పుకున్నా, రాసినా ఎవరూ పట్టించుకో(లే)రు. మధ్యయుగాల్లోని అన్ని నాగరక సమాజాల్లోనూ ఆశురచన ఉంది. భాష లిపిబద్ధమైన తరవాత ఆశు సంప్రదాయం సన్నగిల్లింది. అంతే మార్పు.

(పపంచం మొత్తంలోని గిరిజన సమాజాల్లో వేదకాలంనాటి ఆర్య సమాజంలోలాగా విద్యా బుద్ధులూ పాటలూ పద్యాలూ చెప్పటం అన్నీ మౌఖికంగానే కొనసాగుతున్నాయి. శారద గాంద్లలాగా ఒక్కో కులానికో భాషా సమూహానికో వాటిని విపించటమే వృత్తిగా పెట్టకున్న వారున్నారు. భట్రాజులు దేశ సంచారం చేస్తూ చెప్పే పద్యాలూ పాడే పాటలూ జగత్యసిద్ధం. అవన్నీ ఆశుపూర్గంలో అలిఖితంగా వస్తున్న సంప్రదాయాలే. ఆదిలాబాద్ జిల్లాలోని గోందులకూ కొలాములకూ వారి వారి పూర్వ వైభవాన్నీ వారికి ఆరాధ్యులైనవారిని గురించిన వివరాలనూ వర్ణించి ఆశుపుగా చెప్పే ప్రధాన్లు ఉన్నారు. (గంథాలు లేనంత మాణాన భాషలు లేవనిగాని, వాటిలో అశుకవితా ధోరణి లేదనిగాని భావించటం పొరపాటు. సజీవంగా ఉన్న అన్ని సమాజాల్లోనూ ప్రపంచవ్యాప్తంగా ఆశురచనాధోరణి ఉంది. ఆటపాట లున్నాయి. కథలున్నాయి. వాటిని చెప్పేవా రున్నారు. అందువల్ల ఆశుధోరణి మనకు మాత్రమే పరిమిత మనుకోవటం తెలియనితనమే.

#### కొప్పరపు సోదర కవులదే రికార్డు!

ఆశుధోరజి మీద ఆధారపడి రచనలు చేసే విధానాల్లో మార్పులున్నాయి. పాశ్చాత్య (పపంచంలో పాట ఎప్పుదూ నాట్యంతో సంబంధం లేకుందా ఉండదు. వాద్య విరహితంగానూ ఉండదు. అన్ని గిరిజన సమాజాల్లోనూ అంతే. మన హరికథలు సంగీత, నాట్య, కవితల కలయిక. ఆశుకవులు తమ సంగీతజ్జానం మీద, కంఠమాధుర్యంమీద ఆధారపడినప్పుడు మరింత (పతిష్ట సంపాదించగలుగుతున్నారు. సంగీతం ఆలోచించే సమయాన్ని పొడిగించటంలో ఉపయోగపడుతుంది. అది రచయితకు వర్యసాదం. సంగీత మాధుర్యం రచనలోని దోషాలను కప్పిపుచ్చగలుగుతుంది– నాట్యకత్తె సౌందర్యం నాట్యలోపాలను తగ్గించినట్లు, గాత్ర మాధుర్యం లేని హరి కథకుడికి వాద్య సంగీతం కావలిసినంత సహకార మందించినట్లు, ఆశుధార ఎంత ముందగిస్తే రచయితకు అంత ఇబ్బంది కలుగుతుంది. (కోతలు లోపాలను సులభంగా గుర్తించగలుగుతారు. గంటకు మూడు వందల పైచిలుకు పద్యాలను ఆశువుగా చెప్పిన కొప్పరపు సోదర కవులదే మనమెరిగిన రికార్డు, ఆశుకవితా ప్రదర్శనల్లో. ఆశుధార అంటారు ఆ ధోరజిని.

ఆశురచనాశక్తి ప్రధానాలంబనంగా అష్టావధాన, శతావధాన, సహస్రావధానాదులనే భేదాలు వచ్చాయి. తెలుగుదేశంలో ఈ ప్రదర్శనలు 1920–50 మధ్యకాలంలో సాహిత్యానికి ప్రచార గౌరవాలు కల్పించాయి. మహారాజులూ జమీందారులూ తమ తమ ఆస్తాన కవులనూ పండితులనూ పోషిస్తూ, పోటీలు నిర్వహించిన కాలంలో ఏకసంథాగ్రాహులూ (ఒకేసారి విన్నదాన్ని అక్షరం పొల్లుబోకుండా ఒప్పచెప్పగలవాళ్లు), ద్వి,తి సంథాగ్రాహులూ రాజసభల్లో ఉండేవారు. విద్యాస్పర్ధలు కొనసాగేవి. కవులూ పండితులూ సమాజంతో సంబంధంలేని సాహిత్య రచనలు చేస్తుండేవారు. దర్భారు కవిత్వం మొదలయింది. ఆ సమయంలోనే ఆ కవిత్వంలో గర్భకవిత్వం (పద్యంలో మరో పద్యాన్ని ఇమద్చటం), ఒకే చట్రంలో కొద్ది అక్షరాల పద్యం ఇమద్చటమనే బంధ కవిత్వం, చిత్ర కవిత్వం (అక్షరాల స్థానాలు మార్చి అనుప్రాసలు గుదిగుచ్చి పద్యాలు రాయటం) వగైరాలు మొదలయ్యాయి. శ్లేష యమకాలు జోరయినాయి. ఫరితంలో భావం, కల్పన, వర్ణనల వంటివి లేకుండా పదాల గారడీలు పెచ్చుపెరిగాయి. ఆశుకవిత్వం కవిశక్తికి నిదర్శనమై నిరూపక మయింది. అవధాన సాహిత్యం పుట్టింది. ఆశుధోరణికి తోడుగా ధారణ (గుర్తుపెట్టుకోవటం) అవసరమయింది. అష్టావధానంలో ఎనిమిది అంశా లుందాలన్నారు. శతావధానం నూరుగురు పృచ్ఛకులకు (ప్రశ్నలడిగేవారికి) పద్యరూపంలో సమాధానం చెప్పటం, వచనం వాడకపోవటం అనీ, సహాస్రావధానం వేయిమందికి పద్యరూపంలో సమాధానాలివ్వటం అనీ ఒక సంప్రదాయ మేర్పరచుకున్నారు. కార్యక్రమం పూర్తి అయ్యేముందు మొదలుపెట్టినప్పటి నుంచీ చివరిదాకా చెప్పిన పద్యాలను ఒప్పచెప్పేవారు. కవితాలక్షణం అప్రధాన మయింది. ఈ బాపతు రచనల్ని క్షుద్రసాహిత్యంగా పరిగణించేవారు.

#### అష్టావధానం సంగతి

అవధాన శబ్దాన్ని వధాన మనికూడా వ్యవహరించేవారు. అవధానం చేసే వ్యక్తి (అ)వధాని. శతలేఖినీ / శతఘంట అవధానమని శతావధానాన్ని పిలిచేవారు. "గడియకు నూరు పద్దెములు గంటము లేక రచించువారు', 'ఘంటాశత(గంథకరణధుర్యు'లు, 'శతలేఖిన్మవధాన పద్యరచనా సంధానఛౌరేయులు', 'ధారణ నిల్చునా నిలువదా యను సందియ మింతలేని' ఉద్దందులు ఫుట్టుకొచ్చారు, కొద్దిసంఖ్యలోనయినా. ఈ ప్రసంగా లన్నిందిలో ఆశురచనకూ ధారణకూ ప్రాధాన్య మిచ్చినంతగా ఇతరాంశాల కివ్వలేదని తెలుస్తుంది. తమిళ దేశంలో కూడా ఈ ప్రదర్శనలుండేవి. దాక్షిణాత్యులు శతవధానమని పిలిచేదాన్ని మన అష్టావధానంతో సమాన మనవచ్చని గద్వాలలో తాతాచార్యులవారు చేసిన శతావధానాన్ని వద్దిస్తూ తిరుపతి వేంకటకవులు వివరించారు. మొదట మన అష్టావధానం సంగతి చూద్దాం.

అడిగినవారి కోరిక ప్రకారం సంస్మతాంద్ర భాషల్లో పద్యరూపంలో కల్పన చేయటం ఒకటి. ఏదో ఒక పద్యం / శ్లాకంలోని అక్షరాల క్రమం మార్చి అప్పుదొకటి ఇప్పుదొకటిగా అవధానికి అందిస్తే సమాప్తి సమయానికి వాటిని సరిగా గుదిగుచ్చి చెప్పటం వ్యస్తాక్షరి (వ్యస్తం చేసిన / తారుమారు చేసిన అక్షరాలను సక్రమంగా సంధానించటం రెండోది. చదరంగం ఆడటం మూడోది. పూలను వీపుమీద వేసినా, గంటలు అలాగే వాయిస్తున్నా చివరికి వాటి సంఖ్యను సరిగా చెప్పటం నాలుగోది. అడిగిన విషయంమీద అడిగిన ఛందస్సులో (సాధారణంగా కందం లాంటి చిన్న పద్యంలో) ఆశువుగా చెప్తూనే పృచ్చకులు నిషేధించిన అక్షరాలను వాడకుండా పద్యం చెప్పటమనే నిషిద్దాక్షరి అయిదోది. ఆకాశపురాణం చెప్పటం ఆరోది. అంటే చెప్పిన కథాంశాన్ని గాని, మూలగ్రంథాన్నిగాని సొంత పద్యాల్లో వివరిస్తూ పురాణం చెప్పినట్లు వ్యాఖ్యానించట మన్నమాట. మధ్యమధ్య పృచ్చకులు అద్దుపడుతూ ఏవో లౌకిక విషయాలు ట్రశ్నిస్తే వాటికి సమాధానం చెప్పటమనే అట్రస్తుత ప్రశంస ఏదోది. ఇచ్చిన సమస్యలను పూరించట మనేది ఎనిమిదోది. గణితం, సంగీతం, చిత్రలేఖనం, వ్యాకరణశాస్త్రచర్చ, పేకాట, దత్తపది వంటి ఇతరాంశాలను చేర్చుకొని, ఇంతకు ముందు పేర్కొన్న వాటిలో కొన్నిటిని తొలగించి మొత్తంమీద ఎనిమిది అంశాలను క్రమపద్ధతిలో నిర్వహించటం కూడా కద్ద. ద్విగుణితాష్మావధానం (ఎనిమిదిగాక పదహారు అంశాలను నెరవేర్చే పద్ధతి), దశావధానం (పదిమంది పృచ్చకులకు సమాధానం చెప్పటం), చతుర్గణితాష్ఠావధానం (ముఫ్బెరెందు విషయాలను చెప్పేది) వగైరా లుండేవని తిరుపతి వేంకటకవులు పేర్కొన్నారు. శతావధానంకన్నా అష్మావధానమే కష్టసాధ్యమంటారు. "అష్మావధానంబు కష్టవత్కార్యంబు నల్లేరుపై బండి నడక మాకు" అన్న ప్రతిజ్ఞ వారిదే.

వ్యస్తాక్షరిలో సంస్పుతాంధాలేగాక అవధానులకు అర్ధంగాని / తెలియని భాషలు కూడా ఉండవచ్చునని అది నెరవేర్చిన వారున్నారు – తిరుపతి వేంకటకవుల వంటి వారు. వారు జర్మన్, తమిళం, ఇంగ్లీషు భాషల వ్యస్తాక్షరులను సరిగా చెప్పగలిగి సెబా సనిపించుకున్నారు. నిషిద్దాక్షరిలో ఏదో ఒక అక్షరాన్ని నిషేధించటమేగాక తాలవ్యాలు (చఛజఝలు) లేకుండా చెప్పమని అడిగినవా రున్నారు – అలాగే చెప్పినవా రున్నారు. అప్రస్తుత ప్రసంగాన్ని శాగ్ర చర్చగా మార్చిన పృష్పకు లున్నారు. సమస్య లిచ్చి అది చివరిపాదంగా కాక రెండోది గానో మూడోదిగానో ఉందాలస్సవా రున్నారు. సమస్యాపూరణాన్ని దత్తపది (దత్త– అంటే ఇచ్చిన – పదాలను వాడటం) గా మార్చిసవారూ అలా చేసి నెగ్గినవారూ ఉన్నారు. పృష్పకులు స్తానాలు మారి వరస తప్పించి ముందు మాకు జవాబు చెప్పమంటే అలా చేసినవారున్నారు అవధానాల్లో. కవి (పయోగాన్ని తప్పబజ్జినవారితో పోరాడుతూ చేసిన శాగ్రచర్చ లున్నాయి, వశ్యశజ్ద విచారం వంటీవి. జంటకవులుగా కూడా వ్యవహరించిన తిరుపతి వేంకటకవులూ కొప్పరపు సోదరకవులూ ఒక చరణం మొదటివారూ రెండో చరణం రెండోవారుగా సమస్యాపూరణం కూడా చేసి మెప్పించిన సందర్భాలున్నాయి.

#### వివిధ అవధానాలు

ఊరికి కనీసం నలుగురైదుగురు శతావధానులు పుట్టుకొచ్చిన రోజులుండేవి. "చేతగాని శతవధాని చేతినిండ, సర్టిఫిక్కేట్ల కట్టలే"నని తిరుపతి వేంకటకవు లాక్షేపించిన విషయం జగుత్పసిద్ధం – తమది "డిగ్రీలు లేని పాండిత్య"మంటూనే! చాలామంది పది పదిహేనుగురితో చేసిన శతావధానా లున్నాయని, అలాంటిదే తామూ మామిళ్లపల్లిలో చేసి నెరవేరిందనిపించు కున్నామనీ అబ్బూరి రామకృష్ణరావుగారు సాక్ష్యమిచ్చారు. నూరుగురున్న సంపూర్ణ శతావధానం కూడా అష్టావధానమంత కష్టకార్యం కాదు. అలాగని అవధానులెందరో విన్నవించుకున్నారు. పాతకాలంలో లేని 'నాట్యావధానం, నేత్రావధానం' వాడుకలోకి వచ్చాయి. ముందుగా అదగదలచిన ప్రశ్నలను రాసి ఇవ్వక తప్పదు కాబట్టి 'రేడియో అవధానాలు' లాలూచీ కుస్తీల్లాంటి వనటంలో సందేహం లేదు – నిర్వాహకులతో సత్సంబంధాలున్న అవధాని వరేణ్యులు వాటికి ప్రత్యుత్తరాలను ముందుగానే సిద్ధం చేసుకొనే అవకాశముంది కాబట్టి! "శతసంఖ్య లొక్కటయినను, సతతము శ్రీకృష్ణరాయ ధరణీపతితో, చతురంగ మాడి గెలిచెను, ధృతిమంతుడు బొద్దచెర్ల తిమ్మన భళిరే!'' అన్న చాటుపద్య ముంది. ఆ కాలంలో 'చతురంగావ ధానం' కూడా ఉండేదేమో స్పష్టంగా తెలీదు. తోసిరాజని, ఉయ్యాల చేర్లని, బంటుతో ఆటకట్టు తానని, జంతువులను తగ్గించి ఆడతానని అనేక విధాల పందేలు కాసేవారు 'మస్తు' ఆటలో. అంతర్జాతీయ చతురంగంలోలాగా ఎనిమిదో గడికి చేరిన పావులన్నీ మస్తాటలో మంత్రులు కావు. జంతువు లన్నిటినీ కోల్పోయిన రాజును హింసించటంగాని, ఆటకట్టనడంగాని ఆ ఆటలో చెల్లదు. ఇన్ని నిర్బంధాలున్న చదరంగంలో నూరుగు రొక పక్కా తాను మరో పక్కా ఉండి ఆడి జయించటం మాటలు కాదు. తిమ్మన చతురంగ శతావధానం చేశాడనీ చెప్పలేం; చేయలేదనీ అనలేం. వందమందిని బాణాకర్ర పట్టుకొని నిలువరించగల వీరులు సినిమాల్లోనేగాక నిజజీవితంలో కూడా ఉన్నారంటారు. అదిన్నీ శతావధానం కాదా? చెప్పలేం.

నిస్మమొన్నటిదాకా జరిగిన అవధానాల్లో పృచ్ఛకులక్కూడా ఇబ్బందులుండేవి. అవధాని తానిచ్చిన ప్రశ్నకు, అడిగిన కోరికకు సముచితంగా స్పందించకపోయినా, సరిగా చెప్పలేక పోయినా పృచ్చకుడు తానే ఆ పని చేయాలి. తానూ ఏదోవిధంగా అవధానం చేసిన వ్యక్తి మరొక అవధానికి పృచ్చకుడుగా ఉండేవాడు. అవధాని చెప్పిన ప్రత్యత్తరాన్ని సవాలు చేయగల వ్యక్తీ, సవరించి ఎలా ఉండాలో తానే చెప్పగలిగిన వ్యక్తీ పృచ్చకుడు. అంతేగాని ఎవరయినా పృచ్చకులుగా ఉండవచ్చుననేది ఇటీవలి దుర్లక్షణం. ఒకప్పటి పృచ్ఛకుడు అవధానాన్ని చెడగొట్టడానికి నదుముకట్టినవాడే. ఆసభల్లో వాద్రపతివాదాలు తీవ్రంగా జరిగేవి. ఉదాహరణకు 'పశ్యాం పశ్యాం, పుశ్యాం పుశ్యాం' అనే వాటిలో ఏది సరైన రూపమో తేల్చటానికి, కొప్పరపు వారికీ, తిరుపతి వేంకటకవులకూ మధ్య వచ్చిన వివాదం మీద ధర్మనిర్ణయం చేయటానికీ, సభలకు రాని పెద్దల దగ్గరకు పోయి కూడా వచ్చారు. బెల్లంకొండ రామారావుగారూ తాతా సుబ్బరాయుడు శాస్త్రిగారూ నిర్ణేతలుగా వ్యవహరించారు. 'పశ్య శబ్ద విచారం' పేరిట పుస్తకాలే రచించారు. ఒకరి స్థులను మరొకరు ధ్వంసం చేసేందుకే ప్రయత్నించారు గాని, సరిపెట్టుకొని పోయేవారుకాదు. అవి విద్వత్సభలు. "పండితః పండితం దృష్ట్పా శ్యానవత్ ఘుర్హురాయతే" అన్నట్లు ఒకరిని చూసి మరొకరు గుర్రువెట్టి పోరాడటమే ఉండేది. తిరుపతి వేంకటకవులకూ కొప్పరపు సోదర కవులకూ మధ్య పెరిగిన విద్యాస్పర్ధ శాఖా వైరుధ్యంగా మారింది. వైదికులకు చిహ్నంగా వంటవాడికి గజారోహణం చేయిస్తే, నియోగులకు ప్రతినిధిగా నీళ్లకావడి వాడికి అదే మర్యాద కల్పించారు! గురు శిష్య సంబంధాలు బెడిసికొట్టి అన్యోన్య దూషణలతో "హంసకాకోపాఖ్యాన" మొకరు రాస్తే, 'కాకోలూకీయం' మరొకరు రాశారు. కోర్టుల పాలైన వారున్నారు. 'గీరతము, గుంటూరిసీమ' అనే తిరుపతి వేంకటకవుల రచనలు ఈ కోవకు చెందినవే. అవధానం కారణంగా కొంత సాహిత్యం పుట్టిందన్నమాట.

#### కాలం మారింది...

ఇప్పటికి కాలం మారింది. పృచ్చకులకు పాతలక్షణా లక్కరలే దన్నారు. అవధాని లాగే సత్మారా లందుకుంటున్నారు పృచ్చకులు కూడా. మళ్లీ వీళ్లను సాధారణ, విశిష్ట పృచ్చకులని విభజించి సమ్మానిస్తున్నారు. సభాధ్యక్షులుగా ధర్మ నిర్ణేతలు కాగలిగిన వారి స్థానంలో అనేక విధాల సహాయకులైనవారు (ప్రవేశించారు. (ప్రశ్నలను ముందే తీసుకుంటున్నారు. కొన్నివిధాల ప్రశ్నలకే జవాబు లంటున్నారు. అప్రస్తుత ప్రశంసలో అవధానికి బదులుగా అతడి (శ్రేయస్మేములు వ్యవహరిస్తున్నారు. సమాధానాలు చాలా కాలం తరువాత వస్తున్నాయి. ఛందోబద్ధమైన పద్య రచన స్థానంలో పాటలు చెప్పటం వచ్చింది. అవధాన మధ్యకాలంలో విశ్రాంతి లభిస్తున్నది. ధారణ తగ్గపోతున్నది. రాజకీయ నాయకుల అశీర్వాదాలూ వ్యాపార ధోరణులూ పదవీ కాంక్లలూ ప్రబలిపోతున్నాయి. అయితే మూలపడిన అవధానవిద్య తన పూర్వపు విద్యా వైభవానికి బదులుగా ప్రయోజునదృష్టితో నెరవేరుతున్నది. అంతా కాల ప్రభావం. ఇది ప్రచార యుగం. యుగ లక్షణాలు అన్ని రంగాలకూ వ్యాపించలమే విలక్షణత.

#### చెణుకులూ చమత్మారాలూ...

1 తిరుపతి వేంకట కవులు గద్వాలకు వెళ్ళారు. అక్కడి ఆస్తాన కవులు వైష్ణవులు. స్మార్తులయిన వీరికి స్వయంపాక మిప్పించి (తెలంగాణా మాండలికంలో 'సాహిశ్య' మిప్పించి) వందుకొని తినమన్నారు. అలవాటులేని జంట కవులు "వంటనేర్సించె గద్వాల విభు"దని వాపోయారు. అవధాన సభ అయిన తరవాత రాజావారు కేవలం పది రూకలు బహుమానంగా ఇచ్చారని మొత్తకుంటూ కవులు పది పద్యాలు చెప్పారు! తరవాతి కాలంలో ఇచ్చిపుచ్చుకోట్ల శృష్తికరంగానే జరిగాయి.

- 1 పానుగంటి లక్ష్మీనరసింహారావుగారి 'కంఠాభరణం' నాటకంలో ఆశు కవిత చెప్పిన జంటకవులకు బేదా (రెండజాలు, అంటే 13 పైనలు) ఇచ్చారు షష్టిపూర్తి సభలో! "తోదా లివలేవో? గుడి, భోదాలే నివ్వలేవా కొమరుగ తలవన్? బోదెమ్మ, చాకలికి వలె, బేదా ఇచ్చెదవ? గేదె పేదా ధరలోన్?" అని నిందిస్తారు కవులు మీపాటి కవిత్వం నేను చెప్పలేగా అని. "చింతపందు తెచ్చి రాచ్చిప్పలో వేసి.... బజ్జి చేసి తినగ గజ్జి మెలచు" నంటాదు దాత!
- 1 వాలామంది తిరుపతి వేంకటకవులు ఉపాసనాబలం వల్లనే గొచ్చగా అవధానం చేయగలిగారంటే అవధానులు బుద్ధిబలం, సహజమైన ఆశుధార, ఛైర్య స్టైర్యాలు, శాగ్రజ్ఞానం అనే నాలుగు లక్షణాల వల్లనేగాని దైవకృపవల్ల కానే కాదని నచ్చచెచ్చటానికి అవస్థపడవలసి వచ్చింది! అలాగని వారే గ్రంథన్థం చేశారు.

– ఈనాడు ఆదివారం సంచిక, 3.3.1996

# III. **గ్రంథ సమీక్షలు**

# පරකාර්ම

- ఆలూరి బైరాగి

ఆలూరి బైరాగి మౌలిక రచనలతోబాటు ఆయన అనువదించిన 52 పేజీల సాహిత్యంతో ప్రచురితమైన 'ఆగమగీతి' నీటుగా అచ్చయిన తెలుగుకవితా సంకలన గ్రంథాల్లో ఒకటి. 'సంకలన' శబ్దానికి బదులు 'సంచయన' శబ్దం వాడటంతో బైరాగి హిందీలో కూడా ప్రసిద్ధకవి అని, ఆయన కీర్తి శేషులనే విషయాన్ని సూచించారు ప్రచురణకర్తలు.

తెలుగు సాహిత్యం భావకవితా మార్గం నుంచి అభ్యుదయ పథానికి మళ్ళిన తొలికాలంలో సుటసిద్దులైన కొద్దిమంది కవుల్లో బైరాగి ఒకరు. అదంబరాలూ, ఆత్మవంచన పరవంచనలూ నచ్చని కవి బైరాగి. అధునిక సమాజంలోని దుర్భర జీవితాన్ని కవితా వస్తువుగా అయన స్పీకరించాదు. పుట్టక, (పేమ, చావు అనే మూదు (పధాన ఘట్జాల్లో సామాన్య మానవుదు ఏవిధంగా కొట్టమిట్టాదుతున్నాదో, జీవితం ఎంత కరుణమయంగా ఉందో, చుట్టా అలుముకొన్న బీకటి ఎంత భయానకంగా ఉందో, చుట్టా సమాజమున్నా సగటు మనిషి ఎలా ఒంటరితనంలో మగ్గుతున్నాదో సరికొత్త రూపకోత్రేక్షలతో, ఉదాత్త కల్బనలతో బైరాగి కావ్యఖందాలు వర్ణిస్తాయి. కవి, కవిత్వ లక్షణాలను విశ్లేషించి నేటి వంచనామయ (పపంచ ధోరణిని బైరాగి తీద్ర భాషలో విమర్శిస్తాయి. మరికొన్ని 'ఆశావాది' అనిపిస్తాయి.

'కవితా సత్రం వెనక ఎంగిలి విస్తర్భ కొరకు వెదుకను నేను' (పిరమిద్దు) అని బైరాగి శపథం. 'కవితాసతిని నడిపీధిని వేలంవేసి' (ప్రేమకథలు -1) అభినందన వందనలు చేయటానికి కృపణప్రశంసలతో 'తీయని విషం' కలపటానికి నేను మీ కవిని కాను. బైరాగి సిద్ధపడదు. ఇతదు కాదు పూజారి, ఇతదొంటరి బాటసారి' (క్షమించంది.) త్రీరంగం నారాయణబాబు లాగానే బైరాగి కూడా నేటి సామాజిక వాతావరణంలో 'జీవిత శ్మశానంలో కవితా శవసాధన' అనే తాంత్రిక ధర్మం నెవవేర్చాదు. లోకవంచకులను బైరాగి క్షమించడు. కఠోర వ్యంగ్యంతో శిక్షిస్తాడు! 'అమాత్యని ఆకాలమరణం' అనే ఖండికలోని ఈ పంక్తు లందుకు నిదర్శన: 'అమాత్యుని శేష చిహ్నాలు, అత దావిష్మరించిన ఎలకకన్నాలు... గబ్బిలాల నృత్యాలకు ఉలూకాల గానాలు, పురుగుల పురిటిగది. అమాత్యుని సమాధి అది'. ఆవిషురణలూ శంకుస్మాచనలేగాని ఆచరణ శూన్యమయిన నేటి వంచనాళిల్పానికి బైరాగి వాక్యాలు ప్రతిళిల్చం.

తెలుగు సాహిత్యంలో వచన పద్యాలను అభిమానించి రచించిన తొలితరం కవుల్లో బైరాగి ఒకరు. సంప్రదాయబద్ధమైన పలాయనవాద సాహిత్యం అయనకు సరిపదదు. భాష విషయం లోనూ అంతే. రూపకోత్చేక్షల్లో బైరాగి (ప్రౌఢిమ, నూతనత్వం కనిపిస్తాయి. మచ్చుకు కౌన్ని ఉదాహరణలు : 'జీవితం ఉరిడ్రాటి ఉచ్చులాగు, ఒంటరి సున్నాలాగు పిలుస్తున్న రోజున' (క్షమించంది), 'ఆకాశపు కిటికీల్లా బీకటిలో చుక్కల్లా, ఇంటి కప్పుల్లో చిల్లులు' (డ్రిశంకు స్వర్గం), బీకటి చెమర్చటం తెలుస్తుంది. కొంచెం గమనిస్తే (మల్లెపూలు), నిర్బాగ్యుని రెప్పల జేబుల్లోంచి, నిద్దరపర్పు కాజేసేది' (మేలుకొన్నవాడు) మొదలైనవి. 'బీకటి చెమర్చటం' భాస మహాకవి సుప్రసిద్ధ శ్లోకం లిం తీప తమోవంగాని, వర్ష తీ వాంజనం నభ:" అనే దాన్ని తలపిస్తుంది.

బైరాగి రచనలో కొన్ని అద్భుతమైన ఇమేజెస్ కనిపిస్తాయి. మచ్చుకు కొన్ని : 'బల్లమీద మల్లెపూలు, గాలి గర్భవతిలా పరిమశంతో బరువెక్కి నిండినది తనలో తాను' (మల్లెపూలు), 'హిమాలయపు వయొలిన్ పై మంచు తుపానుల కమాను లేసిన మహోగ్ర సంగీతం' (సూతాశ్రమం), నొచ్చిన నా రెక్క క్రింద పగులబోయే గ్రుడ్డలాగు భూమి, లోయల లోతుల్లో నీలినీడల పోరాటాలు' (ఒంటరి డేగ) మొదలైనవి. బైరాగిని బాగా ఆకర్పించింది మరణ రహస్యం. అనేక సందర్భాల్లో మరణాన్ని స్మరిస్తాడు కవి. '(పేమన్న మరణమహాఫణి ఫణాగ్ర దివ్యమణి' అనేది అద్భుత కల్పన. 'మృత్యువును చూసి కాదు నేను, జీవితాన్ని చూసి జంకుతున్నాను, నాకు చావులేదు') అనే వాక్యం దువ్వూరి రామిరెడ్డి 'పానశాల'లోని 'మరణ భయంబు నాకు నణుమాత్రము లేదు, మదీయజీవసంభరణభయంబె మిక్కుటము' అనే చరణాన్ని తలపిస్తుంది. అదే ఖండికలో "తెరచిన చెర తలుపు వంటిది మరణం, విసిగిన బాటకు క్రొత్త మలుపు వంటిది మరణం, దూరపు వలపు పిలుపు వంటిది మరణం' అంటాడు కవి. 'అరచిత కవితలో' బైరాగి 'మరణానికి మరణం లేదు. మరణం కోసమైన కరుణజీవిత మిట జీవిస్తుం'దంటాడు. ఇది 'తరుణం మరణానికి, అమర మరణ వరణానికి' (అపూర్త కవిత - 1) అని ఆహ్వానిస్తాడు మృత్యువును. అబ్బూరి రామకృష్ణరావు గారి ఒక 'సన్నతి'లోని 'మరణం మరణించిందను మాయమాట రానీయకు, నీ హతకుడ నేనేనను నిందను నాపై వేయకు' అనే పంక్తుల్లో ఇటువంటి భావనలే కనిపిస్తాయి. బహుశా రాయిస్ట్ రచయితల్లోని భావస్వామ్యమే ఇందుకు కారణం కావచ్చు.

బైరాగి నిరాశావాది అనీ నిస్బుహుదనీ నిందించిన వారు లేకపోలేదు. అందుకు ఉచపత్తులుగా చెప్పదగిన కొన్ని పంక్తులు 'ఆగమగీతి'లో కూడా కనిపిస్తాయి. మచ్చుకు 'మూడే మూడు మజిలీ లిచట, పుట్టుక, (ప్రేమ, చావు, ఎంతసేపు నడిచినా గడిచిపోము బయలుదేరిన తావు...... మన తోడుత నడిచిన (ప్రొడ్డ మన వెనకే (కుంకుతుంది' (ఎంతెంతదూరం), 'జీవితపు జమాఖర్చు ఖాతాలిక మూసివేసి, (బహ్మాండపు కూడికలో కాలాన్ని తీసివేసి, మిగిలిన శూన్యం చేపట్టుక పోదాం పద' (పలాయనం) మొదలైనవి. ఆయన 'సినిక్' అని నమ్మించే గేయ మొకటుంది. 'సర్వము సత్యం, ఒకటే సత్యం, ఎల్లబాటలూ వల్లకాటికే, ఫేటమి తథ్యం, వోటమి సత్యం, అన్ని పాటులూ భంగపాటుకే' (ఒకే సత్యం). తీసుకున్న ఇతివృత్రాన్ని కవితా వస్తువును బట్టి అవిధంగా రాశా డనిపిస్తుంది. అతడు ఆశావాది అనీ, మానపమహత్వం మీద అతనికి అచంచల విశ్వాసముందనీ చెప్పదగిన పంక్తులు కూడా ఈ కావ్య సంకలనంలోనే ఉన్నాయి. ఉదాహరణకు - 'మానపుడు రాజరాజు, అతని నవరత్న ఖచిత సింహాసనం ఈ భూమి' (హుసేన్ సాగర్), 'సేస్తం నీవెరుగవు గానీ, నేను మాత్రం ప్రతిరాత్రీ మరజిస్తాను, ప్రతి ఉదయం కథలో యువరాజులాగు' జీవించి లేస్తాను – మరణానికి ముద్దులు పెట్టి, ఏరోజు జీవితాన్ని అరోజే కొంటాను' (వాన వెలిసింది) మొదలైనవి. బైరాగి దృష్టిలో చురణం అనాసక్తికి, అశక్తతకు, నిర్లవ్ష్యానికి, నిష్నియత్వానికి ప్రతీకమాత్రమే. anti-establishment అతని తత్తుం. 'చిప్తవానికి దొడ్డి గుమ్మంలేదు' (జనంగెలుస్తారు) అని నమ్మిన వ్యక్తి. నిన్నమొన్నటి దిగంబర కవులకు దారిచూపిన ధీరుదు. మాట కఠినం, మనసు మెత్తన. ఒకప్పుడు పద్యాలు, కథా గేయాలూ రాసినవాదే. ఛందస్సును మలుచుకున్నట్లే వచనాన్ని స్పాధీనం చేసుకున్నవాదు. హిందీలో మంచి కవిత చెప్పాడు. తెలుగులో అతని రచనలన్నీ అచ్చుకాలేదు. సగటు మనిషిని అభిమానించాడు. దయదలిచాడు, (పేమించాడు. (పచార పరాయణుడు గాని, భిక్షుకుడుగాని కాదు. నిర్లిష్టుడు. అందువల్లే ఆయనకు రావలసినంత పేరు రాలేదు. అది ఆంధరుల దురదృష్టం. చదివి ఆనందించదగింది 'ఆగమగీతి'. కవిత్వం ఎలా ఉంటుందో ఎలా ఉండాలో కవి ఎలా ఉండాలో తెలియజేస్తుంది. భజన బృందాల, కిరాయికవుల కవిత్వం కాదిది. 'నా శబ్దాలు ములచని శిలలు, ఉలులకు తలలు పంచని శిలలు' అని అతడే చెప్పుకున్నాడు. ఇంగ్లీషులో uninhibited poetry అంటారే, అదే ఇది.

6.12.1981

### తెలుగులో వెలుగులు

#### - ఆచార్య చేకూరి రామారావు

చేకూరి రామారావుగారు తెలుగుభాష "లో" వెలుగులను వివరిస్తూ రాసిన వ్యాసాల సంకలనమిది. 1968 నుండి 1981 దాకా వారు రాసిన కొన్ని వ్యాసాలు ఇందులో ఉన్నాయి. మొదటి వ్యాసం "పరివర్తన సిద్ధాంతాన్ని" పరిచయంచేస్తుంది. చివరిది తప్ప తక్కినవి ఆ సిద్ధాంతాన్ని తెలుగు భాషకు అన్వయిస్తాయి. భాషాశాడ్ర రచనలు తెలుగులో రెండు దశాబ్దాలుగా వెలువడుతున్నా "పట్టమని పదిమంది" అయినా రచయితలు లేని కాలంలో ఈనూతన సిద్ధాంతాన్నీ, దాన్ని అన్వయించే విధానాన్నీ "లోతుగా పరిశీలించి" ఈ రచనలు చేసినందుకు రామారావుగారిని, ప్రచురించిన ఆంధ్రసారన్వత పరిషత్తువారినీ అభినందించకతప్పదు.

అసలు వ్యాకరణశాస్త్రమే గహనం. దాని పరిభాషలు ప్రత్రీయలు గహనాతిగహనం. "సర్పే భగ్నా: కారకే" అని వాక్య ప్రకరణం దగ్గరకు వచ్చేటప్పదికి పూర్పం సంస్మత వ్యాకరణ విద్యార్థులేకాక గురువులు కూడా పాఠశాలవదిలి పారిపొయ్యే వాళ్ళని ఒక ప్రవాదం. అంతోటి కారక వ్యవహారాలను ఆధునికపద్ధతిలో రామారావుగారు వివరించేటప్పుడు కూడా పరిభాషా క్లేశాన్ని తగ్గించటం సాధ్యపడలేదు. దీర్ఘాంత్రెక స్వరయుతధాత్వాదేశ రూపాలు (46.62), ఔపశేషికాధికరణకారక సమన్నితం (56), శైలీవిన్యాసహేతుకనామ్నికరణాలు (96), (కియా సంబంధసంహారస్పుతం (122) వంటి పరిభాష తప్పలేదు. బహుశా ఆయన "అతీత వ్యవహారశక్తి, మాన్యకొల కోసం (235) ఈ పద్ధతి అవలంబించివుంటారు. కొన్ని సందర్భాల్లో ఆయన పరిభాష అస్పష్టంగా ఉంది. మచ్చుకు 'ఏటవాలు పదాలు మాటలు (93) అవ్యక్తకర్త (88), మొదలైనవి. బహుశా "అనిర్దిష్టకర్త" అనటానికి పై రెండోపదం వాడారేమో! కొన్ని మాటలు పరిభాష అనిపించటంలేదు. ఉదా: సమయానికి అద్దం పెట్టకున్న సూత్రం' (147). తెలుగులో 'తగిన పదజాలంలేదు' (175), 'సరి అయిన తెలుగు మాటలు దొరకలేడు' (80) వంటి కారణాలవల్ల అవి ఏర్పడేదాకా ఆగకుండా వ్యాసరచన చేసినందు కాయన వందనీయుడే. 'ఆవత్తిరక్షణ' (58) వంది పరిభాష (గంథం చివరి పద్దికలో చేరలేదు. ఆయన ఉదాహరించిన రామానుజం (91), ఉష (203)ల వందివారి రచనలు అముదితాలైనా ఉపయుక్త (గంథపద్దికలో చేరలేదు. (పతి పేజీలోనూ కనీసం ఒక్క అచ్చుతప్పయినా వుంది. పూర్వం అక్కిరాజు ఉమాకాంతంగారు (పచురించిన సంస్మత వ్యాకరణ వ్యాఖ్యాసంలో వేలకొద్దీ అచ్చుతప్పులున్నా తప్పొప్పుల పద్దిక పేజీల కొద్దీ ఉంది. ఆపనిచేసినా బాగుండేది.

రామారావుగారి రచనలో ఎంత గంభీరమైన సంస్థ్రతముందో అంత విశృంఖలమైన ఆంగ్లం కూడా ఉంది. 'మౌఖికభాషలో ఉపయోగించినంత ఆంగ్ల పదజాలం రిఖితభాషలో కనిపించదు' (152) అని ఆయనే రాసినా (110), ప్రవృత్తులు (140), కోలెన్, గురించి (167) వగైరాచోట్ల ఆయన కేవలం ఇంగ్లీషులోనే అర్థాలు రాశారు. ఇది స్వహచనవ్యాఘాతం. ఫిల్మోర్ విభజనను సంస్మతవ్యాకర్తల కారకవిభజన ప్రజాళికతో పోల్చిన పద్దతి (103) పంచపాండవుల కథలాగా ఉంది. కొన్నిచోట్ల ఆయన చెప్పిన సూత్రాలకు ఉదాహరణలు లేవు. మచ్చుకు 'ప్రాచీనభాషలో తినకుండా తినకవంటి రెండు క్రియారూపాలూ ఒకే అర్థంలో వాడబడినట్లు కనిపిస్తున్నది' (119) అనే వాక్యం. 64వ పేజీలోని రిఫరెన్సుకు వివరణలేదు. కొన్నిచోట్ల పూర్పాపరాలను ఆయన సరిచూసుకున్నట్లు లేదు. బహుశా పూర్వవ్యాసాలను మార్పులు చేయకుందా ప్రచురించటమే అందుకు కారణం కావచ్చు. ఉదాహరణకు 'సర్వధాతు వులూ వ్యాపారబోధకాలు కావు' (54) అని క్రియ వ్యాపారబోధకం (75) అనటం 'చెట్టు బౌమ్మ' (85) ఉరఫ్ 'నిర్మాణసూచికా వృక్షం' (122) విషయంలోని వివరణను మరింత జాగ్రత్తగా రాసి వుండాల్సింది. 'వాక్యం (చెట్టుబోదె) మొదట రెండుకొమ్మలుగా చీలింది' (86) అన్నచోట వాక్యం అనే చెట్టబోదే పైనుంది; కొమ్మలు కిందికున్నాయి. అమెరికాలో ఎలావుంటాయో తెలీదుగాని తెలుగువాళ్ళకు ఎబ్బెట్టుగా పుంటుంది - గిరీశం అమెరికాలో తలకిందులుగా నడుస్తారన్నట్లు. అటువంటిదే 'అతను తెలుగు చదవటానికి అమెరికా వెళ్ళాడు' (109) అనే వాక్యోదాహరణకూడా: 'నాకు ఆలస్యంగా నిద్రపోవటం మామూలు' (92) వంటి వాక్యాలు వ్యాకరణ విరుద్దాలు కావనుకోవటం బాగాలేదు. 'కిందగీత ఉన్నవాక్యం (160), కిందికి జరుగుతుంది (161), మొదలైనవి ఇంగ్లీషులో ఆలోచించి తెలుగులో రాసినట్లున్నాయి. శాస్త్రపరిభాషను గురించి వ్యాసకర్త సరయిన అవగాహన సాధించలేదు. కొన్ని ప్రసంగాలు చాలామెలకువతో చేసి పుండవలసింది. మచ్చుకు సమ్మతికీ అసమ్మతికీ మధ్యనలాగానే మంచికీ చెడుకూ మధ్య అంతరువు లుంటాయని గుర్తించక పోవటం (98).

పై వాక్యాలవల్ల గ్రంథ ప్రయోజనం దెబ్బతినలేదు. పరివర్తన సిద్ధాంతాన్ని తెలుగువారికి వివరించే, తెలుగుభాషకు అన్వయించిన మొదటి గ్రంథమిది. అందువల్ల రామారావుగారి ప్రయుత్నం ప్రశంసనీయమయింది. అంతకన్నా ప్రశంసనీయం అనేక సందర్భాల్లో ఇంకా స్పష్టంగా తెలియలేదని చెప్పుకోవటం (134, 186, 215 మొ.). ఇది ఆయన అంతశ్యుద్ధికి నిదర్శనం. ఆధునిక భాషాశాస్త్రం (ముఖ్యంగా పరివర్తన సిద్ధాంతం) లోతుపాతులు తెలుసుకోవాలంటే ఈ గ్రంథమే శరణ్యం. వ్యాకరణ శాస్త్ర విద్యార్థులికిది అవశ్యపథనీయం. తెలుగులో మరో పుస్తకంలేదు.

6.11.1983

### ತೆಲುಗು ಗಜಕ್ಕು

- సి.నా.రె.

అరబ్బీథాషలో పుట్టి పర్నియన్, కుర్కీ ఉర్దు సాహిత్యాల్లో మెట్టిన 'గజల్' శబ్దానికి నిఘంటువు లిచ్చే (ప్రధానార్థం శృంగారరసాత్మకరచన అనేది. దాన్ని 'బీయూరాలితో సల్లాప'మని సినారె, 'తరుణుల సరసా'లని దాశరథి వివరించారు. గజల్ ప్రభావంతో ఒకానొక గజల్ ఛందస్సును పోలిన ముత్యాలసరాలను సృష్టించిన గౌరవం మొట్టమొదట గురజాడకే దక్కుతుందని దాశరథి (చూ. 'జ్వాలాలేఖిని' పరిచయం) చెప్తాడు. 1918 నాటి అబ్బారి రామకృష్ణరావు 'పూజా శిరీషములు' ఆపద్ధతిలోనే సాగింది. 1966లో దాశరథి తొలిగజక్భు వెలుగుచూశాయి. 1986లో కవి స్వయంగా పాడిన తెలుగుగజళ్ళను సినారె కేసెట్లతో సహా విడుదల చేశారు. 'గజల్'కు దాశరథి పెట్టిన 'వల్లరి' అనేపేరు ఇంకా వాడుకలోకి వచ్చినట్లు లేదు. సమీక్షిత గ్రంథంలో 35 'తెలుగు గజళ్ళు' ఉన్నాయి.

ఉర్మాసాహిత్యంలో గజల్ రచనకు అనేక లక్షణాలూ నిర్బంధాలూ ఉన్నాయి. రెండేసి చరణాలున్న 'శేర్'ల సంఖ్య పరిమితం కాకపోయినా, 'కాఫియా, రదీఫ్'లు (అంత్యప్రాసలు) ముఖ్యమే. ఒక్కో 'శేర్'ను ముక్తకంలాగా విడి విడిభావాలను వ్యక్తీకరించటానికి వాడినా, (పతిగజల్లోనూ అంతస్సూతంగా భావాన్వయం ఉందాలి. ఏదీ వాచ్యంగా చెప్పరాదు. ఈ 'తెలుగు గజళ్ళ'లో సినారె ఈ సూడ్రాలన్నిటినీ పాటించకపోయినా 'మక్తాలో 'తఖల్లుస్' మటుకు నియతంగా పాటించారు! 5, 7, 22 గజళ్ళలో కాఫియా, రదీఫ్-లు కూడా తప్పించారు. గజల్ మూలతత్వానికే విరుద్ధంగా "ప్రణయానికి ఐదులుగా మానవీయ దృక్పథాన్నీ, (పగతిశీలాన్నీ, మెత్తని అధిక్షేపాన్నీ" (పవేశపెట్టారు. 'తత్వం' మారినా 'లక్షణం' అంతగా మారలేదు! అయినా ఈ రచనలకు 'గజళ్ళు' అనే పేరెందుకుంచారో తెలీదు! మొత్తం మీద ఇదో ఆత్మాశయ కవితావిశేషమని చెప్పాలి.

"గజలంటే మనదికాదనే గజి బిజి నీకెందుకు? పరసీమల డిస్కోలంటే ఉరవడి నీకెందుకు?" (35) అని ప్రుల్నించిన సినారె, స్పహస్తాలతోనే స్వాయత్తం చేసుకున్న గజళ్ళను స్వయంగా 'గజిబిజి'చేసి ఓ కొత్త 'ఒరవడి' పెట్టాలనుకున్నట్లుంది. పుస్తకంలో కవిగారి గానమాధుర్యం వినిపించదు. ఆయన 'నాగార్జునసాగరం, కర్నూర వసంతరాయలు' వంటి పూర్వ రచనల్లోని భావుకతనూ ప్రియంభావుకతనూ, రచనానైళిత్యాన్నీ వైశద్యాన్నీ స్మరిస్తే ఈ తెలుగుగజళ్ళు కేవలం మొక్కుబడికి రాసినవా అనే అనుమానం కలుగుతుంది. 1953-86 మధ్యకాలంలో 1961, 1962, 1963, 1984 అనే నాలుగు సంవత్సరాల్లో సినారె రచనలు పుస్తకరూపంలో వెలువడలేదు. ఈ గజళ్ళన్నీ పూర్వం ఆంధ్రజ్యోతిలో అచ్చయినవే. 1986లో ఇవి గ్రంథరూపంలో వచ్చినందువల్ల, ఆయన పూర్వరచనల్తో మాత్రమే డిస్ని పోల్చిచాసిన అభిమాని కూడా "కీళ్ళువాచి సినారె గతకీర్తి గతుకుతున్నాడు" (25) అని బాధపడవలసి వస్తున్నది! అయినా "అరుదైన 'సినారె'పై ఆరాధన లెస్పెన్స్"! (20).

సినారె కవిగా సుప్రసిద్ధలుకాబద్ది ఆయన రచనల్లే అపూర్వభావసంపదకోసం, తాత్విక దృక్పథం కోసం ఎదురుచూస్తుంటాం. అది ఆత్మాశయ కవితకాబద్ది ఇలా అపేక్షించటం అన్యాయం కాదనుకుంటా. 14వ గజల్లోని "మరణం ననువరించి వస్తే ఏమంటాను– నేనేమంటాను? పాలుపట్టీ జోలపాడీ పదుకోమంటాను" అనటంలోనూ, 15వ గజల్లో "బ్రతుకంతా పాదుకుంటూ మృతిలోనా నప్పుకుంటా" ననటంలో కవి అంతర్యం అర్థం కావటం లేదు. ఇలాంటిదే అబ్బారి రచన ఒకటుంది – 1966 నాటిది. అందులో "అనుదినమూ క్షణక్షణం మరణించే నాకోసం, అనుక్షణం ప్రతిదినమూ జీవించే నన్ను చేరి, ఎలా ఈ అసంబద్ధహాస్పాన్నద పరిహాసం... మరణం మరణించిం దను మాయమాట రానీయకు! నీహతకుద నేనేనను నిందను నాపై వేయకు" అన్నప్పుడు, జీవన్మరణాలు శాశ్వత సత్యాలనీ వాటిని అధిగమించగల శక్తి మానవులకు లేదనీ రచయిత స్పష్టం చేశాదు. సినారె అంతస్తత్వం ఇలాంటి విషయాల్లోక్యూడా అస్పష్టంగానే ఉందనడానికి పైవాక్యాలే నిదర్శనాలు.

మంచి గెటప్తో వచ్చిన ఈ తెలుగు గజళ్లలో 35 పేజీల్లో అచ్చుతప్పులు దొర్లటం తెలుగు ముద్రణ పద్ధతి మనకు సంక్రమింపజేస్తున్న దురదృష్టం. ఉదాహరణకు 24వ పేజీలోని 'నవచేతన'ను చూపవచ్చు. 'బ్రతుకు, (వాసీ' వంటి అర్ధ (గాంథికరూపాలు ఇంకా మిగిలిపోయాయి. దా. గూటాల కృష్ణమూర్తి (పవేశెపెట్టిన కవికంఠస్వరం కేసెట్లో వినిపించే పద్ధతిని సినారె తెలుగువాళ్ళకు అలవాటు చేస్తున్నందుకు అభినందించాలి. అయితే కేసెట్ వెల, అది లభించే చోటూ (గంథంలో కూడా సూచిస్తే బాగుండేది. తెలుగులో గజళ్లు ఎంతగా మారాయో గుర్తించడానికి చదవదగిన పుస్తకమిది.

15.3.87

#### అక్షర యజ్ఞం

#### - దుత్తా బాబూరావు

ఇదో ఖండకావ్యం సంపుటి. 1964-86 మధ్యకాలంలో దుత్రా బాబూరావు రాసిన 73 ఖండికల సంకలనం. "అముద్రత (గంథాలు ఇంట్లో విపరీతంగా పెరిగిపోతుంటే వాటిని కుదించి భద్రపరుద్దామనే స్వార్థంతో, సమాజ చరిత్రని కొద్దిలో కొద్దైనా చెప్పవచ్చు"నని, తన్ను తాను "ఊరడించుకోవదానికి" ఎన్నాళ్లగానో - ఎన్నేళ్లుగానో రాసుకున్న కవితల్ని ప్రచరించారు కవి. బాబూరావుగారి రచనాధోరణిలో 1972 తరవాత పెద్ద మార్పే వచ్చిందని (గంథం నిరూపిస్తుంది. కవిభావాలతో ఎన్నటికీ ఏకీభవించలేని దివాకర్ల వేంకటావధానిగారి ఎనిమిది పుటల పీఠికతో మొదలైన పుస్తకం పీఠికాకర్తకు నివాళులర్పించటంతో పూర్తి కావటం విచిత్రమే.

బాబూరావుగారు కాలక్రమాన హేతువాదిగా, సోషలిస్టుగా కూడా పరిణమించారు. ఈ దేశానికి 'కౌర్హాయి గట్టిన సన్యాసు'లవల్ల స్పాతండ్ర్యం రాలేదని ఆయనకు గట్టి విశ్వాసం. నేను కూడా దేశస్వాతండ్ర్యంలాగానే 'జీవచ్చవాన్ని' అని వాపోయాదు. ఎందుకంటే, "స్వాతండ్ర్యం చక్కెర క్యూలో చిక్కుబడింది. బియ్యం క్యూలో బిక్కపోయింది. కిరసనాయిల్ క్యూలో కూలబడ్డది. మహామేధావుల్ని పరదేశాలకు తరిమివేసింది" కాబట్టి. ఇలాంటి కారణాలు ఇంకా సవాలక్ష ఉన్నాయి. తాను హిందువునని చెప్పకోదానికి కవి సిగ్గపదుతున్నాడు. హరిజనులకూ, ట్రీలకూ దిక్కులేకపోగా, దొంగబాబాల దుర్మార్గాలు పెచ్చరిల్లిపోతున్నందుకు ఆయన కుమిలిపోతున్నాడు. యజ్ఞయాగాల పేరిట జరుగుతున్న వృథావ్యయం, లోకవంచనలు కవికి అసహ్యం కలిగించినా (గంథానికి 'అక్షర యజ్ఞ'మనే పేరునే పెట్టాదు (బహుశా శ్రీశ్రీలాగా పౌరాణికోపమానాలతోనే ఆధునిక వ్యవస్థను వర్జించాలనే కోరికవల్ల నేమో). దేశంలోని 'గుళ్లు భూమాతకు పుళ్లు' అని అసప్పాంచుకున్నాదు. పతితుల భ్రష్టుల మీద అపారమైన కరుణావాళ్ళల్యాలు (పదర్శించాదు. సామాన్యుడి "బ్రంతుకుబాట" కోసం "కవిత్వపు కంకర రాళ్లతో రోద్దు" వేయాలని ఆయన ఆశ. అందుకే అధువస్తే "భాష గొంతును సైతం నులిపివేస్తా" నన్నాదు.

కొన్ని సందర్భాల్లో ఆయన భాషకు అన్నంత పనీ చేశాదు: 'యమిని' (పే.61), 'భానోదయం' (పే.62), 'జీవనకచ్చరం', 'లోగిలిలో కర్మశం' (పే.68), 'కాలజవ్వని' (పే.122), 'ఉగ్రతాకిడి' (పే.85), 'హరితభరిత కొండవాగులు' (పే. 84) వంటిపోట్ల. అయినా బాబూరావుగారి భాషలో పదుసు చాలా ఉంది. 'కుష్టువాడి అర అర చేయి', 'కంచిగోవు' లాంటి 'దొంగబాబా' మొదలైన చాలాపోట్ల. కొన్ని భావనలు చాలా బాగున్నాయి – 'పారిపోయే మేఘం, దారితప్పిన కుర్రవాడి లాగున్నది" (పే. 14), ''కుంపటిలాంటి సూర్యుడితోటి కాపురం చెయ్యలేక, ఛాయాదేవి చల్లనిగాలితో లేచిపోయింది" (పే.23), ''వేడికి తడబడ్డ నేల జలుబుతో బురదగా మారింది" (పే.102) మొదలైన పోట్ల. 'నిగర్వి, హృదయాన్ని కదిలించే ఘట్టాలు', 'చంద్రనీతి చంద్రకి', ''పొందువును' వంటి అనేక ఖండికలు నేటి సమాజస్థితికి అద్దంపట్టాయి. ''మేకువ కాస్పుకు బీకటి నొచ్చులు, నలగని పుష్మం ఇవ్వదు గంధం, మగలనిరాళల్లా కట్టవు సౌధం'' ('పే. 106) లాంటి వాక్యాలు కవి భావనాశక్రికీ, లోకానుభావానికీ నిదర్శనాలు. అయితే ''నా కవితకు తెలియనిది స్తవం'' ('పే.113) అన్న కవిగారు కనీసం రెందు స్తవాలను గ్రంథంలో ఎందుకు చేర్చారో తెలీదు.

చాలామంది ప్రఖ్యాత కవులకన్నా బాబూరావుగారు తమ రచనలో ఎక్కువపాలు కవిత్వం ప్రదర్శించారని చెప్పాలి. ఉత్తరకాలంలో 'అక్షర ఘోష'లో మరింత మంచి కవితను అందిస్తారని ఆశిద్దాం.

5.7.1987

### హృదయోల్లాస వ్యాఖ్య

#### - తాపీ ధర్మారావు

విద్వద్విమర్శకులైన తాపీ ధర్మారావుగారి శతజయంతి సందర్భంగా విశాలాంధ్ర పబ్లిషింగ్ హౌసేవారు 'తాతాజీ' గారి రచనల్లో అత్యుత్తమమైన పృదయోల్లాస వ్యాఖ్యను విజయ విలాసంతో సహా (పచురించటం ముదావహం.

ధర్మారావుగారి జీవన విధానం, వాదసరళి తీవ్రవాద భూయిస్తంగానే నడిచాయి. తొలుత వీర(గాంథికవాదిగా ఉన్న ధర్మారావుగారు కాలక్రమాన వీరవ్యావహారికవాదిగా పరిణతి చెందారు. 'జనవాజి' సంపాదకులుగా ప(తికల్లో వ్యావాహరికరూపాలకు మొదటిసారి స్థానం కల్పించినవారుగా వారు చిరస్మరజీయులు. తొలుత జస్లిస్ పార్టీవారుగా, బ్రాహ్మణ వ్యతిరేకోద్యమంలో తీవ్రవాదిగా జీవించిన తాపీవారు తరవాత వ్యతిరేకతను విద్యాస్పర్ధతో ముగించి గతితార్శికవాదిగా పరిణమించటం విచిత్రమే. బాల్యం నుండి 'నాయుడు బిద్ద' అయిన చేమకూర వేంకటకవి "విజయవిలాసం" మీద అభిమానం పెంచుకొని అలనాటి పండిత ప్రకాందుడైన వేదం వేంకటరాయశాస్త్రితో పోటీపడి ఈ పొదయోల్లాసవ్యాఖ్యను బహుకాల పరిశ్రమ ఫలితంగా 1968లో మొదట ప్రచురించారు.

రెందు పేజీల 'మామాట'లోని పద్యంలో రెందు తప్పులూ (చూ.1వ పేజీ, 12వపేజీ), 'మొదటి ముద్రణలోని తప్పొప్పులపట్టిక రెందు ముద్రణలో లేకుండా'' (పే.2) అనే బోట మరో తప్పు, "వేంకటకవి"ని 'వెంకటకవిగా' ఆధునికం చేసిన రూపంలో మరోతప్పుతో ప్రచురించిన (ప్రకాశకులు మూలగ్రంథాన్ని ఆఫ్ సెట్లో (ప్రచురించినందువల్ల తొలిముద్రణలోని అచ్చు తప్పులను పూర్తిగా పరిహరించలేకపోయినా కొత్త తప్పులు దొర్లకుండా జాగ్రత్త పడ్డందుకు అభినందనీయులే.

తాతాజీ తమ జీవితంలోని రెండో దశలో రచించిన 'బండిరాపల్లకీ, కొత్తపాళీ' వగైరాలతో పోలిస్తే ఈ సమూలక వ్యాఖ్యాన గ్రంథం చాలా పాతధోరణిలోనే నడిచిందని చెప్పక తప్పదు.

ెంద్ద భేదమల్లా ఎక్కదో తప్ప పూర్వ వ్యాఖ్యాతల్లాగా సంస్కృతాలంకారిక (గంథాలనుంచి లాక్షణిక వాక్యాలను ఎత్తి రాయకపోవటంలోనే ఉంది. వేదం వారిలాగా కాకుందా జూలూరి అప్పయ్యగారిలాగా వ్యాఖ్యానాన్ని వాదుకభాషలో రాసి తాపీవారు గిడుగువా రపేక్షించిన 'నిజ మైన సంప్రదాయాన్ని' పరిరక్షించటం కూడా ప్రత్యేకతగా భావించవచ్చు. బ్రౌన్ కాలం నుంచి 1952 దాకా వచ్చిన ప్రతులనూ, వ్యాఖ్యానాలనూ, వ్యాసాలనూ పరిశీలించి అంతటితో ఆగక "విబుధవరులచేత విన్నంత కన్నంత తెలియవచ్చినంత" తేటపరుస్తూ ఈ వ్యాఖ్యానం రాశారు. 'తెలియవచ్చినంత' అనటం ఎందుకనే ప్రశ్న రావచ్చు. మచ్చుకు 635వ పేజీలోని కేళీ గృహవర్ధనపద్యానికి సాంకేతికపదాలతో కూడిందసి, దానికేదో అర్థాలు గిట్టించటం వ్యర్థప్రపయాన' మనీ తాపీవారు వ్యాఖ్యానం రాయలేదు! అయితే మిగిలిన పుస్తకువంతటిలో లాగానే పూర్వవ్యాఖ్యాతల, విమర్శకుల అభిప్రాయాలనూ, పాఠభేదాలనూ ప్రస్తావించారు. ఇందువల్ల గ్రంథప్రయోజనం మరింత పెరిగిందని చెప్పవచ్చు.

వ్యాఖ్యానమంతా ఒక ఎత్తయితే 'పీరిక' ఒక్కటే ఒక ఎత్తని చెప్పాలి. వ్యాఖ్యాత పడినపాట్లతో బాటు వారు కొత్తగా సేకరించిన పదపదార్ధ వివరణ అందులో ఉంది. కవిజీవితం, చరిత్ర, పృదయావిష్మరణ పద్ధతులు అందులో సృష్టీకరించారు. తాతాజీ తమకు విజయవిలాసం మీద వున్న విపరీతాభిమానం దాచుకోలేదు. 'విపరీత' మనదానికి బాహ్యకారణా లనేకం. కుకవినిందచేయని వేంకటకవి తన కవితా ధర్మాలను పేర్కొంటూ 'ఛాయా బోరక రససందర్భం' తగదనీ, స్వకపోలకల్నిత మనోజ్ఞ కళాగతి' గొప్పదనీ సూచించిన పద్యాన్ని ఘనంగా ప్రస్తావించిన తాతాజీ (పే.20), ఆ పద్యం 'ప్రక్షిప్త మేమోనని (పే.580) అనుమానిస్తూనే వ్యాఖ్యానించారు. విజయవిలాసాన్ని 'పిల్లవసుచరిత్రగా' అంగీకరిస్తూనే (పే.41), 'పిల్ల విజయవిలాసాలు' పుట్చాయన్నారుగాని ఒక్కదాన్నీ పేర్కోలేదు! శబ్ద రత్నాకరకారుడికి కూడా చేమకూర పద్యం బోధపడలేదని ఆక్షేషించారు. (పే.41) రు – ల లకూ ల – డ ల కూ' అభేదం చెప్పి ఎన్ఫోబోట్ల నూతన భావావిష్కరణకు ప్రయత్నించారు. పూర్వపరిషర్లల్లాగానే చాలాచోట్ల పారాలను 'సవరించారు'. 'మామకాగమనవార్త' వండి పదబంధాలను విరిచేటప్పుదు శబ్దాలంకారమే గొప్పకాదని లాక్షణికులకూ, శబ్ధచిత్రమే కవిత్వమనుకొనే పూర్వకాలపు పండితులకూ, 'జ్రీణయుగ' మహాకవులకూ తాతాజీగారికీ భేదం లేనందుకు విచారం. సాఫీగా చదువుకోవలసిన పద్మాలను అక్కరకు మారిన విరువులతో వింగడించి విశేషార్మాలు తీసే పండిత (ప్రాగల్బుం చూపినప్పుడు, అసలు కవిమీద జాలిపుడ్తుంది. 'ఇంతలు కన్నులుంద తెరు వెవ్వరి వేదెదు?' అన్న మనుచరిత్ర పద్యాన్ని ఓ పండిత ప్రకాందుడు 'ఇంత అలుక? అన్నులు ఉంద' అని ముక్కలు చేసి, పెద్దన ఏనాడూ చేయని అత్సంధిని అంటగట్టి మరో (పే. 336–38) అరసున్నా లేకపోవటం తప్పుకాదని సమర్థించాడు. అన్రైఫుంటుకార్మాలు ఇతరులు చెప్పినా కవి పృదయావిషురణకు, ఉన్నతి ప్రదర్శనకు పనికి వస్తున్నా యనుకొన్నప్పుడే అంగీకరించారు. వేంకటకవి హెచ్.జి.వెల్స్ వంటి మహామహులకు (!) కూడా ఆదర్శప్రాయ మైనాడని మెచ్చుకున్నారు (పే.31, 205). కవి కల్పనలలో శాస్ర్ర విరుద్ధాలూ లోకవిరుద్ధాలూ ఉన్నా కిమ్మనలేదు. (పే. 14 మధ్యాప్నామహేశ్వరుని రాండి మహేశ్వరుని చేశాడు' మొదలైనవి).

పైపెచ్చు విజయవిలాసంలో 'వస్పైక్యత' ఉందన్నారు! (పే.37). "తెలుగుపదాల శ్రేషను గురించి చెప్పాలంటే ఆంధ్రకవీశ్వరులందర్ని మించిపోయినవాడు మన చేమకూరకవి" (పే.45) అన్నారు. మరి అతనికి ముందేవున్న పింగళి సూరన రాఘవపాందవీయంలో కుప్ప తిప్పలుగా కనిపించే 'పెనుంగని కరమరయక' వంటి పదబంధాలను పోల్చి చూశారో లేదో తెలీదు!

అలాగే తాపీవారు 'నూతనతనూ' అనే సమాసభాగాన్ని చూపి 'ఎటునుందయినా చదివి వికటకవి లాంటి రూపంద్వారా రసాస్వాదన చేయమంటే ఎంతో బాధ కలుగుతుంది!

(పాచీన భారతీయాలంకారికులుగాని, పాశ్చాత్య విమర్శకులుగాని అనేకార్మాలు వచ్చే శబ్ద చిడ్రాలు ఉత్తమ కావ్యలక్షణాలని ఏనాదూ చెప్పలేదు. 'వసుచరిడ్రతో' తెలుగు సాహిత్యంలో ఆవిర్భవించిన శబ్దాలంకార (ప్రియత్వం, దానితో ఎందునా పోలని అనుకరణ (గంథాలు వెలయగానే మనకు క్షీణయుగ సాహిత్యాన్ని అందించి అభాసుపాలయింది. ఆ యుగంలో విజయవిలాసం చక్కని కావ్యమని చెప్పటంలో సందేహంలేదు. కానీ కత్తీకలమూ పద్దిన కొద్దిమంది తెలుగు కవుల్లో ఒకదైన వేంకటకవి మంచి యుద్ధవర్ధనలయినా అందించనందుకు దుఖపడాల్సిన వాళ్లం, పాఠ పరిషరణ చేసి మరి కొన్ని శబ్దచిడ్రాలయినా అందించనందుకు దుఖపడాల్సిన వాళ్లం, పాఠ పరిషరణ చేసి మరి కొన్ని శబ్దచిడ్రాలయినా అందించనందుకు దుఖపడాల్సిన వాళ్లం, పాఠ పరిషరణ చేసి మరి కొన్ని శబ్దచిడ్రాలయినా అందించనందుకు దుఖపడాల్సిన వాళ్లం, పాఠ పరిషరణ చేసి మరి కొన్ని శబ్దచిడ్రాలు సాధించటం ఎంత భావ్యం? మన సంపదదాయ పద్దతి విమర్శల్లో, వ్యాఖ్యానాల్లో కొట్టవచ్చినట్లుగా కనిపించే పెద్దలోవం కావ్యాన్ని మొత్రంమీద పరీక్షించటంకాక ఏపద్యాని కాపద్యంగా చదవటం, మెచ్చుకోవటం. 'కావ్యాళ్య' అనే భావన లక్షణ(గంథాల్లోనే గాని మనకు ఆచరణలోలేదు. ఇంగ్లీషువాళ్ల ధర్మమా అని ఇప్పటి విమర్శకులు సమాహారం మీద కావ్య పరిశీలన చేస్తున్నారు. ఈ విద్య తెలిసిన తాపీవారు ప్పాదయోల్లాస్లానికి ఆధునికత్వం జోడించివుంటే బాగుండేది.

ఈ వ్యాఖ్యానంలో పీఠికలో కొన్ని మెచ్చదగిన కొత్తదనాలున్నాయి. 'సందేహాంతాలు' (పే.47-55) వాటికి మకుటాయమానం. భావి పరిశోధకులు నిర్ణయించిన విషయాలందులో సూచించాదు వ్యాఖ్యాత. 'వ్యాకరణదోషా' లంటే 'వ్యాకరణాలు చేసిన దోషా'లనటం (పే.46) బాగుంది. ఎటొచ్చీ కొన్ని సందేహా లింకా మిగిలిపోయాయి. సంస్మతభారతం ప్రకారం ఉలాచి 'వితంతువు' అని వీరేశలింగంగారే ఉపపత్తులు చూపారని, నస్నయ మాత్రం 'నాగకన్యక' అన్నారని తాపీవారు పేర్ొన్నారు. (తే. ఒక చిన్న రహస్యం' పీఠికలో). ఆ సంగతి తెలిసిన తాపీవారు విజయవిలాసంలోని కన్నియగాని వేరొకతె గాను (పే. 25వి) అన్నప్పుదు మన కవికూడా నన్నయలాగానే తప్పు చేశాదని ఎందుకనలేదో గిరీశానికి కాకపోయినా గురజాద కైనా ఈవిషయం ఎందుకు తెలీలేదో ఆశ్చర్యంగా ఉంది!

పొదయోల్లాసవ్యాఖ్యను తాము (పచురిస్తున్నప్పుదు 'ప్రబంధపఠనానికి విముఖళ్ళుబలంగా కనిపిస్తున్న ఈ దినాలలో (పే.12) తగినంత వ్యాప్తిరాదేమోనని తాపీవారు బాధపద్దారు. నిజమే. ఈ కాలంలో నవ్యులు ప్రాచీన సాహిత్యాన్ని అభిమానించలేకున్నారు. కానీ భాషాపాటవ సంపాదనకోసమైనా ప్రాచీన కావ్యాల్ని చదవటం మంచిదని యువకులు గుర్తించాలి. తెలుగు భాషాభివృద్ధి సాధిస్తున్నామని గొప్పలు చెప్పుకుంటున్న ఈ రోజుల్లో, సరదాపడి చదువుదామను కున్నా ప్రాచీనసాహిత్యమేగాక నవ్యకవిత్వంకూడా దొరకని దుస్థితిలో ఉన్నాం. పేదపడిన గ్రంథాలయాలు, మూతపడిన సాహిత్య అకాడమీలు సంస్థలూ సంఖ్యాధికంగా పెరిగిపోతున్న ఈకాలంలో, ఒక ప్రాచీనకావ్యాన్ని సవ్యాఖ్యానంగా అందించిన విశాలాంధ్ర వారిని మెచ్చుకోవాలి. ఆంధరభూమి (దినపత్రిక) 23-11-1987

### తెలుగు అధ్యయన పత్రిక

#### (పచురణ : తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం

ఇది తెలుగు విశ్వవిద్యాలయంవారు ప్రచురిస్తున్న త్రైమాసిక పత్రిక. (అలాగని అట్టమీద సూచించనయినాలేదు). ఆంధ్రాంగ్లభాషల్లో వెలువడిన ఈ పత్రికకు సంపాదకులు దా.జి. లక్ష్మీనారాయణ. సంపాదకమందలి అధ్యక్షులు ఆ విశ్వవిద్యాలయం కులపతులే. సంపాదక మందలి సభ్యులెవరో చెప్పలేదు! నూట అరవై పేజీలకు గాను 37 పేజీలయినా "తెలుగు" భాషకు కేటాయించి (గంథంలో అక్కడక్కదా కలగాపులగంగా (ప్రచురించినందుకు సంతోషించా ల్పిందే. కులపతిగారి పరిచయవాక్యాల్లో ఈ పత్రికను మొత్తం ఆంగ్లభాషలోనే (ప్రచురించదలచి కూడా పరిశోధకులకు / రచయితలకు భాషాంతర పరిచయ (ప్రాగల్బరం సమకూదనందువల్ల 'తెలుగు'లో కూడా కొన్ని వ్యాసాలు చేర్చినట్లు చెప్పారు (పే.IV, V). 'trans-linguistic participation' (పే. V) అని వారు పేర్కొన్న శక్రియిక్తులింకా తెలుగు విశ్వవిద్యాలయంలో పూర్తిగా అభివృద్ధి కానందుకు విచారించక తప్పదు. భవిష్యత్తులో మొత్తం ఇంగ్లీషులో వస్తుందనే హామీ చూసి ఆనందించటం మన విధి!

ఎటూ తెలుగు అక్షరమనేది తరువాతి సంపుటాల్లో కనిపించకపోవచ్చు. కాబట్టి, ఈ తెలుగు భాగాన్ని పత్రిక చివర ఇస్తే బాగుండేది. 1980 తరవాత పరిశోధనల స్థాయి పడి పోవటం మొదలయిందని, ఇది క్రమపరిజామంలో ఆట్టడుగుకు చేరకుండా ఆపటం నిమిత్తం ఈపత్రికను నెలకొల్పామని కులపతిగారు తమ పరిచయంలో రాశారు (పే. V). అలా పరిశోధనల స్థాయి పడిపోవటానికి ఏయే విశ్వవిద్యాలయం ఎంత బాధ్యత వహించాలో, తమ విశ్వవిద్యాలయం పాలెంతో చెప్పివుంటే మరీ బాగుండేది.

వ్యాసాల విషయం. తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వాళ్లు కొత్తగా కొన్ని ప్రచురణలు విడుదల

చేశారు. అందులో 'కోలాటం' అనే దా.బిట్ట వెంకటేశ్వర్లుగారి రచన ఒకటి (పే.110). ఆ గ్రంథ సారాంశాన్ని తిరుగా ఈ పత్రికలో 84–90 పేజీల మధ్య మళ్లీ ఎందుకు ప్రచురించారో తెలీదు. బహుశా కావలసినన్ని వ్యాసాలు దొరక్క ఇలా చేసివుందవచ్చు. 'పరిశోధన' అనే విభాగంలో 'భాస్కర రామాయణంలో ప్రాసవింత' అనే వ్యాసమో లేక చర్చాగోష్ఠియో కనిపిస్తుంది (పే.146–149). అచ్చుతప్పో ప్రాసతప్పో తేలని ఒక ప్రయోగాన్ని గురించి ముగ్గరు విద్వాంసుల సూచనలను (ప్రచురించి, విషయం ఎటూ తేలనందువల్ల పాఠకుల అభిప్రాయాలను ఆహ్వానించారు. తమ అనుమానాలనేగాని అభిప్రాయాన్ని సంపాదకులు వెలిబుచ్చలేదు. మొత్తం చదివిన మీదట అది ప్రాసవింతో వింత ప్రాసో తేలలేదు. తేలని విషయాలను విశ్వవిద్యాలయం వాళ్లే తేల్చకపోతే సామాన్య పాఠకులేం చేయగలరో తెలీదు. తేలని మరో ముఖ్య విషయం. పత్రికల లక్షణాలను చెప్పే తెలుగు శీర్షిక – "తెలుగు సమగ్ర అధ్యయన పత్రిక". అది 'సమగ్రాధ్యయన' పత్రికో, సమగ్రాధ్యయనంచేసే 'తెలుగు పత్రికో' తేలటం లేదు.

శాస్త్ర విషయాలను తగినంత (శద్ధతో ప్రచురించలేదనిపించే అచ్చుతప్పులున్నాయి. ఉదాహరణకు 29వ పేజీలో ఉపేంద్రరాజు I, II లు ఇద్దరూ (తాతామనవలు) (కీ.శ. 1500 ప్రాంతంలో ఉండగా, ఇమ్మడి ఉపేంద్రరాజు తండ్రి వీరపరాజు (కీ.శ. 1575 ప్రాంతంలో ఉన్నట్లు పట్టికాబద్దం చేశారు. అలాంటివే 'among the young Telugu Scholar, 'far and above the four walls of class room' లాంటి ఇంగ్లీషు పదబంధాలు కూడా. 'of course' అనేదాన్ని కలిపేరాయాలని రెన్, మార్టిన్ వ్యాకరణం చెప్పలేదు. కాని ఈ పత్రికలో ఆ పదాలు ఎక్కడవచ్చినా ఏకపదంగానే (ప్రయుక్తమయ్యాయి!

విశ్వవిద్యాలయం ఏర్పద్ద తరవాత రెందున్నర సంవత్సరాలకు ఇటువంటి పత్రికారాజం వెలుగు చూసిందంటే ఆనందం కలుగుతుంది. ఆ సంస్థలో జరిగిన పరిశోధనలను గురించి, అది నిర్వహిస్తున్న కార్యకలాపాలను గురించి ఈ తొలి సంచికలో వివరించివుంటే బాగుండేది. ఏంజరుగుతున్నదో దేశాంతర ఖందాంతరాల్లో కూడా తెలిసేది; మన కీర్తిపతాక రెపరెపలాడేది. విశ్వవిద్యాలయంవారు తెలుగుజాతిని కనికరించి తెలుగులో కూడా ఇటువంటి మరోపత్రికను వెలువరించినట్లయితే మన సంగతి ఇంగ్లీషురాని, వచ్చిందనుకున్నా మంచి ఇంగ్లీషురాని, తెలుగువాళ్లు కూడా చదివి తెలుసుకొని గర్వించగులరు. తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం 'ప్రజా విశ్వవిద్యాలయం' (పే. III) అన్నారు. కాబట్టి సామాన్యప్రజలు తెలుసుకొని బాగుపడదగిన విషయాలను దీంట్లో కాకపోతే మరో తెలుగు పత్రికపెట్టి అయినా దాంట్లో అందించటం సమంజసం.

కొన్ని వ్యాసాల్లో ప్రనరుక్తులు జోరుగా ఉన్నాయి. ఉదాహరణకు సంగీతవాద్యాలను గురించిన మొదటి ఆంగ్లవ్యాసం. జ్యోతిషం వంటి అత్యాధునిక శాస్త్రంలో ఒక్క వ్యాసం కూడా లేకపోవటం విచారకరమేగాని అపూర్వ విషయాలెన్నో ఉన్నాయి ఈ పత్రికలో. చదివి ఆనందించదగ్గ పత్రికే ఇది.

31.7.1988

# నారాయణబాబు మౌనశంఖం - రుధిరజ్యోతి

#### - జాపల్లి (పేమ్చంద్

త్రీరంగం నారాయణబాబు శ్రీశ్రీకి బంధువుగా, సన్నిహితుదుగా, సహచరుదుగా ఉండి తరవాతి కాలంలో దూరమైపోయిన 'అధివాస్తవిక' కవి. ఆయన 'రుధిరజ్యోతి' కావ్యాన్ని – ముఖ్యంగా 'మౌనశంఖం' అనే ఖండికను పరిశీలించి అధివాస్తవిక కవితకు తెలుగులో నారాయణ బాబే ఆద్యుదని వివరిస్తూ జాపల్లి (పేమ్చంద్గారు శ్రీశృష్ణదేవరాయ విశ్వవిద్యాలయానికి సమర్పించిన ఎం.ఫిల్. సిద్ధాంతవ్యాస మిది. ఇటువంటి పరిశోధన లన్నిటిలోలాగానే తాము ఎంపిక చేసిన రచయితా, ఆయన గ్రంథాలూ సాహిత్యచరిత్రలో అద్వితీయస్థాన మాక్రమించినట్లు ఈరచనకూడా నిరూపిస్తుంది. అధివాస్తవిక కవితా ధోరణిని శ్రీశ్రీ ప్రయోగాత్మకంగా అనుసరించి వదిలిపెట్టిన తరవాత నారాయణబాబు దాన్ని చరమావధికి చేర్చారని రచయిత నిరూపించటానికి ప్రయత్నించాదు.

కాల్ఫనికవాదంనుంచి [పతీకవాదానికి, అక్కడినుంచి అధివాస్తకవికతకు క్రమపరిణామంతో చేరిన సాహిత్యానికి నారాయణబాబు అద్వితీయ సమర్థకుడని (పేమ్చంద్ నిర్చచనం. అయితే తెలుగులో కాల్ఫనికోద్యమానికే సరైన పునాదులు లేవని (11) రచయిత వాదన. పునాదుల్లేని నిరాధారకవితోద్యమాలు మరింత ఎత్తులకు ఎలా ఎగిరాయో ఆయనా చెప్పలేదు! బాబును ఒకప్పుడు 'బాంబు' అని పిలిచేవాళ్ళు సాహితీపరులు. ఆయన 'అధివాస్తవిక విప్లవబుషి' (134) అనీ, ఆయన కవితలో (సంప్రదాయ/సౌరాణిక) ప్రతీక లెక్కువనీ (95), భీళత్స (క్రమించాలి, మొదటి ఒత్తకూడా రచయితదే) ప్రధానమైన వ్యక్తీకరణ అయన పుత్యేకత అనీ (169), పఠాభి తరవాత నగరజీవిత వర్ణన అద్భుతంగా చేసినవాడు ఆయనేనని(68), ఆయన కవితా లక్షణం నిగూఢత అనీ (77), మానవ చైతన్యానికి 'అనుభూతి పర్యవస్థానాలు' (అంబే ఏమిటో తెలీటంలేదు) చేసిన తొలివ్యక్తి నారాయణబాబే నని, తిలక్ కానే కాదని (21) రచయిత నిర్ధ్యంద్వంగా వాదించాడు. అధివాస్తవికతగా తీర్చిదిద్దారని కూడా (18) పరిశోధకు లభిప్రాయ పద్గారు. బైరాగిమాటల్లో నారాయణబాబు 'హర్షమరా్హలు' లేని మహార్మి (7).

భావకవిత్వంలోని వ్యక్తివాదపలాయనవాదాలకు వ్యతిరేకంగా 1925-33 మధ్యకాలంలో శ్రీ.శ్రీ, నారాయణబాబు, పఠాభి 'ప్రణాశికాబద్ధంకాని తిరుగుబాటు' లేవదీశారుటగాని, తక్మిస ఇద్దరూ తప్పుకొన్న తరవాత చరమదశకు తెచ్చినవాదు నారాయణబాబేనట. ప్రపంచదారిద్ర విమోచనకోసం మార్బిజాన్నీ మనసిక (మానసిక కాదేమో) దారిద్ర, నివారణకోసం సరియ లిజాన్నీ (అదే అధివాస్తవికణావాదం) నారాయణబా బంతవాదు అభిమానించి (31) మహోదా త్రంగా రచించినా, తెలుగుజాతి దురదృష్టం వల్ల అధివాస్తవిక కవిత్వం 'హాస్యస్థాయి'కి దిగజారిం దని (19) గ్రంథకర్త వాపోయారు. (ప్రమాణాలు పడిపోయినప్పుడు ఎవరైనా ఏంచేయగలరు? అసలు అధివాస్తవికణా వాదమేమిటో ఈ గ్రంథంలో తెలుస్తుంది. గ్రంథాంతంలో పాశ్చాత్య పండితుల అభిప్రాయాలనూ సిద్ధాంత ప్రవచనాలనూ కవితలనూ మనకు మచ్చుచూపించారు. సినారే లెక్చరుల వంటి ప్రసిద్ధ విమర్శకుల అవగాహన లోపాలూ పరస్పర విరుద్ధ చర్చలూ అందించారు. చివరికి జిడ్డు కృష్ణమూర్తి తాల్విక ధోరజికీ (152) అధివాస్తవికతకూ జట్టతలకూ మోకాలికీ ముడిపెట్టినట్లు అన్వయించారు. నారాయణబాబు రచనలను యథాతథంగా ఉద్దరించి వ్యాఖ్యానించారు. అభ్యుదయ కవితావాదమూ అధివాస్తవికతావాదమూ 'ఏకకాలంలోనే తెలుగునేలమీద అడుగుమోపినా, నారాయణబాబంత సమర్ధరచయిత విష్ణవబుషిగా 'శిల్ప ప్రధానవాది'గా కవిత్వం వెలయించినా, ఆయన వాదమూ రచనలూ '(జోతల ఆదరణ పొందలోక' పోవటం (165) విచార్యమే. 'పాఠకుల' ఆదరణనయినా సంపాదించాలంటే (పేమ్చంద్గారి వ్యాఖ్యానం ఎంతో అవసరం. అయితే ఈ దుస్థితి ఎందుకు వచ్చిందని ప్రత్నించుకొందాం. రచయితమాటలే మనకు శరణ్యం – ఈ సందర్భంలో.

'శబ్దార్థాల్లోని అంతరాల్ని తుడిచేస్తితిలో (132) ఉన్న కవిత్వం, 'వ్యవహారభాషతో సర్రియలిస్తుభాషను... కొలవదానికి 'సమానమైన కొలబద్ధ' ('బద్ద' కాదు) లేనందువల్ల (137) పాఠకులకు అర్థంకాలేదని తేల్చిచెప్పారు పరిశోధకులు. అనలుట 'స'ర్రియలిస్టు కవిత్వానికి వ్యవహారిక అర్థం కాకుందా లోతుగా దాని సంపూర్ణమైన అర్థాన్నే పరిగణనలోకి తీసుకోవాలిట (145)! ఈ వాళ్యం అర్థంకాని వాళ్ళు కె.ఎం. రాయుదుగారి పరిచయం చదివి అనలీ (గంథ ప్రత్యేకతను అర్థం చేసుకోవచ్చు. ఈ తీరు సాహిత్యం నేటికీ మూదుపూలు ఆరు కాయలుగా వర్ధిల్లుతున్నదని, నారాయణబాంబు కవితాధోరజికి 'బైరాగి (సరేసరి), అజంతా, గుంటూరు శేషేంద్రశర్మ, వేగుంట మోహనుప్రసాద్, ఇస్మాయిల్, కె. శివారెడ్డి' వంటి సుపుసిద్ద కవులు (21,183) ప్రత్యక్షంగానూ, దిగంబరకవులు 'పరోక్షంగానూ అనుయాయులని తేల్చారు! 'భీభళ్ళ) (బీభళ్ళ)-కాదు) (ప్రధానమయిన కవితాశకలం ఎక్కదున్నా అది బాబీయమే ననుకొన్నట్లుంది. మరి ఈ కవులు ఈ వారసత్వం అంగీకరిస్తారో లేదో!

(గంథంలో 'బడు' (పయోగాలు సమృద్ధిగా ఉన్నాయి కాబట్టి శార్టీయరచనేనని బల్లగుద్ది చెప్పవచ్చు. 'సాహిత్యగూడు (46), సంక్షిష్టచారులు (96), అచేతనాలోతులు (122), మృత్యు ఊయల (132), ఎవ్వనం (102)' వంటి చక్కని (పయోగాలు విరివిగా ఉన్నాయి. అంతేకాదు. "ఖండకావ్యానికి కావలసిన విస్తృత ఇతివృత్తం"గల గీతం (98) ఉంటుంది. "మిరికివాడలూ వ్యభిచార్భపత్తీ (వృత్తి – కాదు) పారి(శామిక విస్తరణ ఫలితాలే" (110) వంటి సుభాషితాలు కొల్లలు. 'అద్దం అనర్ధ' మనే పరిచయం ఈ గ్రంథానికే మకుటాయమానం.

ఇంతకాలం నారాయణబాబు అర్థం కావటంలేదనే విచారముంది. ఇప్పదామహాకవిని ఎలా, ఎందుకు అర్థం చేసుకోవాలో తెలిసింది. అలా తెలుసుకోదలచిన వారంతా తప్పక చదవవలసిన పరిశోధన (గంథమిది. ఆయన కవితాధోరణికి వారసులు మరీముఖ్యంగా చదివితీరాలి. అచ్చుతప్పులు అడ్డమవుతాయనే భయమక్కరలేదు. కొన్ని మాత్రమే ఉన్నాయి– మొత్తం ముదితాక్షరాల్తో పోలిస్తే పదిశాతం కన్నా తక్కువే! కాకపోతే ప్రస్తకమంతటా 'భావకవులు' అని కావాలనే రాశారేమో తెలీదు!

2.10.1988

# భారతీయ భాషల్లో ముద్రణ, ప్రచురణల చరిత్ర

#### - బి.ఎస్. కేశపన్

నేషనల్ బుక్(టస్టవారు రజతోళ్సవాలను పురస్కరించుకొని భారతదేశంలో ముద్రణ ప్రచురణల చరిశ్రను కేశవన్గారిచేత రాయించారు. కలకత్తాలోని జాతీయ (గంథాలయాధికారిగా, జాతీయ శాస్త్ర (గంథసూచీ నిర్మాణకేంద్రానికి మొదటి సంచాలకులుగా, (గంథాలయోధ్యమం లాంటి అనేకంలో ఆరితేరిన వృద్ధమూర్తి కేశవన్. ఇప్పటికి ఎనభైయేళ్ళ వృద్ధదు. అయినా తన అపార విజ్ఞనానుభవాలను ఈ అద్భుత (గంథరచనలో ప్రచురించిన విజ్ఞని ఆయన. మొదటి సంపుటంలో దక్షిణ భారతంలో ముద్రణ మొదలై ఎలా విస్తరించి బెంగాలులో కూడా స్థానం సంపాదించిందో చారిశ్రకంగా నిరూపించా దాయన. ఈ రెందో సంపుటంలో కర్డాటకాంధ్రమలయాళ భాషలకు సంబంధించినంత వరకు ముద్రణ ప్రచురణలు ఎలా క్రమాభివృద్ధి పొందాయో విపులీకరించారు.

ఈ (గంథం మూడుభాగాలు. మొదటి భాగంలో కన్నడం (పే. 1-254), రెండోభాగంలో తెలుగు (పే. 255-447), మూదోభాగంలో మలయాశం (పే. 449-782) భాషాప్రాంతాల్లో ముద్రణ మొదలెప్పుడైందో, ఎవరెవరి సేవల ద్వారా (కమాళివృద్ధి చెంది, ప్రస్తుత దశకు ప్రచురణలు చేరుకున్నాయో వివరించారు. ప్రతిభాగంలోనూ ఆయా భాషాసాహిత్యాల చరి(తను సంక్షేషంగా చెప్పి, సాహిత్యాభివృద్ధి సాధించిన ప్రధానవ్యక్తులనూ, (గంథాలనూ పరిచయం చేసి, ఆ తరువాత ముద్రణ వికాసానికి ప్రచురణ కార్యక్రమాలకూ తోద్చడిన (ప్రాచ్యపాశ్చాత్య విద్వాంసుల సేవలను తేదీల ప్రకారం వివరించటమనేది విశేషం. తొలిరోజుల్లో అచ్చయిన పుస్తకాలనేగాక బ్రిటిష్యయిగంలో పాత్చాత్య పండితుల కృషి ఫలితంగా వచ్చిన వ్యాకరణ నిఘంటు (గంథాలను గురించి కూడా కేశవన్ చర్చించారు. ఎన్నో వివాదగ్రస్త విషయాలను సవిమర్శకంగా సమీక్షించి నిష్మర్లచేశారు. ఏ భాషలో ఎప్పుడు ఎవరు పత్రికలను స్థాపించారో ఎంతకాలం నిర్వహించారో ఈ (గంథం నిరూపిస్తుంది. విపులమైన ఆధారగ్రంథాల పద్ధికలతో, పదసూచులతో చక్యగా ముదించా రీగంథాన్ని కేశవన్గారి స్థభాషలుకాని తెలుగుమలయాళ భాషల విషయంలో కొన్ని నెరసులు దొర్తాయి. తెలుగువిషయంలో దా. మంగమ్మగారు (గంథకర్పత్వంలో భాగం పంచుకోనందుకు కేశవనిగారు ఎంతో నొచ్చుకున్నాదు. అందువల్ల (ప్రామాణికతలో కొంతలోపం కనిపిష్రే, అందుకు తామే బాధ్యులమని హుందాగా ఒప్పుకున్నారు.

స్రస్తుత సమీక్షలో మునుముందు తెలుగుముద్రణ ప్రచురణల సంగతి ప్రస్తావించి, చివరికి స్థాలంగా ఇతరభాషల విషయం గమనిద్దాం. గ్రంథప్రాశస్త్రానికి నిదర్శనంగా తొలి రోజుల్లో అచ్చయిన తెలుగుపుస్తకాల ముఖపడ్రాలనూ, డ్రౌన్ అనువాదంతో కూడిన వేమన పద్యాలు వంటి అపూర్వ గ్రంథభాగాలనూ, సుప్రసిద్ధ కవిపండితుల చిడ్రాలనూ ఈ గ్రంథంలో ప్రదర్శించారని చెప్పవలసివుంది. ఆ విధంగా గ్రంథం విలువ మరికొంత పెరిగింది.

తెలుగుభాషా సాహిత్యాల చరిత్రను స్థూలంగా వివరించడంలో కేశవన్గారికి ఆధార

గ్రంథంగా ఉపయోగపడ్డది దాక్టర్ గిడుగు వెంకటసీతాపతిగారు ఇంగ్లీషులో రాసిన ఆంధ్రభాషా చరిత్ర; కేంద్రసాహిత్య అకాడమీ 1968లో (పచురించిన గ్రంథం. అందువల్ల ఆ గ్రంథానికున్న పరిమితులే దీనికీ వచ్చాయి. తెలుగుభాషా సాహిత్యాలను విఫులంగా చెప్పే మరోగ్రంథం ఆంగ్లభాషలో లేకపోవడానికి కారణం మనమూ మన విద్యాసంస్థలే కాబట్టి ఇందులోని లోపాలకు కేశవన్గారిని నిందించి ప్రయోజనంలేదు. ఈ కారణంగా (క్రీ.శ. ఏదోశతాబ్దికి ముందు తెలుగు శాసనాలు లేవన్నా చేసేదేమీలేదు.

ఈ గ్రంథంద్వారా అనేక విషయాలు స్పష్టంగా సాధికారంగా తెలుస్తాయి. రెవరెండ్ బెంజిమన్ షూల్జ్ అనే క్రైస్తవ మిషనరీ తెలుగులో ముద్రణ మొదలుపెట్టాడు. తాను చేసిన జైబిల్ అనువాదాలను 1746, 1747ల్లో జర్మసిలోని హాల్ (Holle) నగరంలో మొదలిసారిగా అచ్చువేయించాడు (పే.343). ఆయనే తెలుగుపదాలను రోమన్లిపిలో (ఇంగ్లీషర్లాల్లో) మొదటి సారిగా రాసిన వ్యక్తి. తెలుగు గ్రంథాలనూ, శాసనాలనూ తాటాకు ప్రతులనూ పెద్ద ఎత్తన సేకరించిన మహాపురుషుడు కర్నల్ కాలిన్ మెకంజీ. ఆయన 1790-94 మధ్యకాలంలో ఈ బృహత్రార్యం నిర్వహించడమేకాక, 1794లో మొట్టమొదటి లిఖితపత్రికను నడిపాడు. ఆయనకు తోద్పడ్డ తెలుగువాళ్ళు కావలి వేంకటబొర్రయ్య, లక్ష్మయ్య అనే సోదరులు. ఆయన ఏ ఒక్యభాషలోనూ పండితుడు కాకపోయినా అనేక భారతీయ భాషల్లోని గ్రంథాలను సేకరించాడు. ఆయన తన చేతిసొమ్ము 15 వేల పౌన్లు ఇర్చుపెట్టి ఈ పనిచేస్తే ఈస్టిండియా కంపెనీవారు ఆయన మరణానంతరం (1821) 10వేల పౌన్లు ఆయన భార్యకు చెల్లించి ఈ సేకరణలు సొంతం చేసుకున్నారు. హెచ్. హెచ్. విల్సన్ అనే విద్వాంసుడు 1828లో ఈ సేకరణలకు ఒక కేటలాగు సిద్ధం చేశాడు. ఆ సేకరణ 152 సంపుటాలు. అందులో 1355 క్రెఫీయతు లున్నాయి (పే. 345-349).

చార్లెస్ ఫిలిప్ ట్రౌన్ తెలుగులిపిలో ఉన్న 1273 సంస్మత గ్రంథాలనూ, 1116 తెలుగు గ్రంథాలనూ స్వయంగా సేకరించి ఇచ్చాడు (పే-349). బ్రౌన్ నిఘంటు నిర్మాజంలో తలమునకలుగా ఉన్నందున, 1857-62 మధ్యకాలంలో ఈ సేకరణలకన్నింటికీ విలియం టైలర్ కేటలాగు తయారు చేశాడు (పే. 349).

తెలుగుభాషకు వ్యాకరణం రాసిన మొట్టమొదటి పాశ్చాత్యపండితుడు కేరీ (Carey). ఆయన (గంథం 1813లో బెంగాల్లోని సెరాంపూర్లో అచ్చయింది (పే.361). అచ్చుపని భారత దేశంలో మొట్టమొదటిసారిగా మొదలయింది కూడా సెరాంపూర్లోనే - 1812లో. అచ్చయిన మొదటి తెలుగుసాహిత్యగ్రంథం (బౌన్ అనువాదాలతో సహా వేమన పద్యాలు - 1829లో. అయితే తెలుగు సామెతలు అంతకు రెండేళ్ల ముందే అచ్చుపడ్చాయి, మద్రాసులో (పే. 351-53). తెలుగక్షరాల మూసను తయారుచేసిన మొదటి పాశ్చాత్యుడు ఉర్ధు హార్ట్ -1819లో.

అకారాది క్రమంలో వచనంలో తయారైన మొట్టమొదటి తెలుగు నిఘంటువు మామిడి వెంకయ్య 'ఆంధ్రదీపిక'. అది 1805-6లో నిర్మితం (పే.377). వరదయ్య పండిట్ మొట్టమొదటి తెలుగు – ఇంగ్లీషు నిఘంటునిర్మాత. నిర్మాణ కాలం 1811. ఆయన మరో తెలుగు నిఘంటువును కూడా 1813లో (పకటించాడు (పే378). దాల్లెల్ అనే పాశ్చాత్యుడు 1812లోనే ఇంగ్లీషు – తెలుగు పదపట్టిక సిద్ధం చేశాడు (పే.383). అంధ్రదీపిక అనే పేరుతోనే మరొకరు గ్రంథచౌర్యం చేశారు (పే. 377-380). వార్డా అనే మిషనరీ ఇంగ్లీషు ఛందస్సులో తెలుగులో కీర్తనలురాసి 1857లోనే 'జైబిల్తెలుగు'కు శ్రీకారం చుట్బాదు (పే. 372). ఇంగ్లీషుభాషలో స్పీయచరిశ్రను 1873లో రాసుకొన్న మొదట తెలుగువాడు వెన్నెలకంటి సుబ్బారావు (పే. 372). జె.సి. మారిస్ నిర్మించిన ఇంగ్లీషు - తెలుగు నిఘంటువు (1813) ఆ రకం గ్రంథాల్లో మొదటిది (పే. 385).

తెలుగులో వెలువద్ద మొట్టమొదటి వారపత్రిక కందుకూరి బీరేశలింగంగారు (పచురించిన 'బివేకవర్ధిని' (1885) అంటూ (పే.326), 'వర్తమాన తరంగణి' అనే పత్రిక 1842–43లో వెలువడిందన్నారు (పే.342). మొదటి తెలుగు దినపత్రిక 'ఆంధ్రపత్రిక' 1908లో బొంబాయిలో పక్షపత్రికగా ఆరంభమయింది. 'కృష్ణాపత్రిక' పక్షపత్రికగా 1907లో మొదలై వారపత్రికగా మారింది. తెలుగును 'వర్తకథాష' (పే.343), 'జెంతూథాష', 'తెలింగభాష' అని పిలిచారు కొంతకాలం (పే. 393). బెంజమిన్ షుల్లి 'దరుగ' అని పిలిచాదు (అదే పే.). తమిళ సోదరులు మన భాషను 'వదుగ' భాష (అంటే 'ఉత్తరాది' భాష) అనే వాళ్లు పూర్వం.మద్రాసులో బందరులో ముదణసంస్థలు నెలకొన్న తరవాత మన చరిత్ర 1851లో అచ్చయింది.

ఇంత శాస్త్రీయంగా వెలువడ్డ గ్రంథంలో తెలుగుపేర్లను ఇంగ్లీషులో లిపిలో రాసినప్పుడు స్పష్టంగా ఏ నియమమూ పాటించకపోవటం దురదృష్టకరం. టడలమారుపాటు వంటివీ, అచ్చు ప్రాస్పదీర్ఘత్వాలూ అండ్రేతరులకు మరోవిధంగా ఆయా రూపాలను పరిచయం చేస్తాయని గ్రంథకర్త గుర్తించలేదు! '1838'కి బదులు '1938' అని అచ్చుకావటం (పే. 365), సందూరు సుబ్బారావు 'సందిని' సుబ్బారావు కావటం (పే. 305), ముట్నూరి కృష్ణారావు 'మతుమురి' కృష్ణారావు కావటం (పే. 326), 'తేటగీతి'ని 'శేతగీతి'గా చదివే అవకాశం కల్పించటం (పే. 377), 'సటీకాండ్రం' 'సైతికాండ్రం' కావటం (పే. 386) వంటి స్థాలిత్యాలు చాలా వచ్చాయి. బ్రౌణ్య 'మిత్ర' నిఘంటువును 'భాషా' నిఘంటువనటం పెద్ద పొరపాటు (పే. 389). అప్పకవి ఇంటిపేరు (పే.397) తప్పగా పడ్డందుకు కాకపోయినా శ్రీశ్రీ వంటి ఆధునిక మహాకవుల పేర్లు లేసందుకూ, పత్రికారంగంలో ఇటీవల వచ్చిన పరిణామాలకు స్థానంలేకపోయినందుకూ విచారించక తప్పదు.

శాసన ప్రచురణ పరిశోధనల విషయంలో ఈనాటికీ తెలుగు కన్నడంకన్నా చాలా వెనకబడి వుందని ఈ గ్రంథం నిరూపిస్తుంది. మలయాళంలోని ముద్రణ ప్రచురణలు ఈ రెందు పెద్దభాషలనూ అధిగమించదానికి రెందు కారణాలున్నాయి. ఒకటి – పాశ్చాత్య ప్రభావం వారిమీద ఎక్కవ కావటం, రెందు – అలిపిలో కింది ఒత్తులూ పై గుణింతాలూ లేకపోవటం.

మెకంజీ, ఫిలిప్టౌన్ వంటి మహనీయులు తెలుగు భాషకూ, రైస్, రీవ్, కిటెల్వంటి మహాత్ములు కన్నదానికీ, గుందర్ధ్వంటివాళ్ళు మలయాళానికీ చేసిన సేవలతో స్వభాషీయుల సేవలను పోల్చిచూస్తే విచారం పెరుగుతుంది. మన సామాజిక దురవస్థలే ఈదుస్థితికి కారణాలని మనం మనల్ని ఓదార్చుకోవటం మానివే సేదాకా పరిస్థితిలో మార్పురాదనిపిస్తుంది. ఈమహాగ్రంథం అటువంటి నిర్వేదభావాన్ని కల్పించినా, అనేక చారిత్రక సత్యాలను శాట్రీయంగా నిర్మోహంగా బయటపెట్టినందుకు శ్రాఘనీయమే. ఇలాంటివి తప్పక చదవవలసిన (గంథాలు. వీటిని చదివినప్పుడు తెలుగుథాషా సాహిత్య సంస్మతి చరిత్రలు ఇంగ్లీషులో ప్రచురించనందుకు మన విశ్వవిద్యాలయాలూ విద్యాసంస్థలూ విద్వాంసులూ ఎంతో సిగ్ధపదవలసివస్తున్న దనక తప్పదు. ఈలోపాన్ని పూరించుకొనేదాకా ఇతరుల దృష్టికి తెలుగువాళ్లను గురించిన అనేక విశేషాంశాలు చేరవనీ ఫలితంలో నష్టపోయేది మనమేనని గుర్తిస్తే అదే పదివేలు.

19.3.1989

#### మడికిసింగన కవి

### - దాక్టర్ కె. కుసుమాబాయి

ఇది కుమారి కుసుమాబాయికి 1980లో పిహెచ్.డి. పట్టం సంపాదించి పెట్టిన సిద్ధాంత వ్యాసం. తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వారి ఆర్థిక సహాయంతో దీన్ని ప్రచురించారు. (క్రీ.శ. 1420 (ప్రాంతంలోని మడికి సింగన రచించిన నాలుగు గ్రంథాలనూ పరిశీలించి వాటిలోని ప్రత్యేక లక్షణాలను ఆవిష్మరించిన వ్యాసమిది.

సింగన రచనల్లోని మూడు అధ్యాత్మిక (గంథాల్లో, మొదటిది అప్రాదశ పురాణాల్లో రెండోదయిన పదృష్మరాణంలోని ఉత్తరఖందానికి స్పేచ్చానువాదం, రెండోది భాగవత దశమస్యంధాన్ని పోతనకు ముందే ద్విపదకావ్యంగా రాసింది, మూడోది వాల్మీకికృతమైన యోగవాళిష్రానికి 'వాసిష్ట రామాయణ' మనే పేరున చేసిన అనువాదం. ఈ మూడూ భక్తులకూ అస్తికులకూ అనందం కలిగించేవయితే, నాలుగోది తెలుగు సాహిత్యంలో మొట్టమొదటి ఆకరగ్రంథమయిన 'సకలనీతి సమ్మతము'! తన నాటికి ప్రసిద్ధి సంపాదించిన సంస్ఫుతనీతిశాస్త్ర (గంథాల భాగాలను అనువ దించటమేగాక తెలుగు (గంథాల నుంచి ఉద్దరించాడు కవి కొన్ని పద్యాలను. ఆయన స్వయంగా రాసిన పద్యాల సంఖ్య చాలా తక్కువ. తొలి సంకలన (గంథంగా సకలనీతి సమ్మతానికున్న ప్రశస్తిని ఒక్క ఉదాహరణతో చెప్పవచ్చు.

ఇదీవలి కాలంలో నన్నెచోడుడి కుమారసంభవ (గంథం కూటసృష్టి అనీ, మానవిల్లి రామకృష్ణకవి కల్పితమనీ వాదిస్తూ వ్యాసాలేగాక ఒక మహాగ్రంథం కూడా వచ్చింది. అయితే ఆ (గంథంలోని మూడు పద్యాలను మడికి సింగన ఉద్దరించి చూపాడని ఈ వ్యాసరచయితి నిరూపిస్తున్నది! (చూ. పే.178, 179). దూతలక్షణాలను (పే.156), షోడశ సంధి పద్ధతులను (పే.158, 159), సప్తవిధోపాయాలను (పే.160) ఇందులో సంక్షిప్తంగా చదివి తెలుసుకోవచ్చు.

ఈ సిద్ధాంతవ్యాసం (సరళ) (గాంధికంలో ఉన్నందుకు విచారించినా, శాఖాచంక్రమణాదులు లేనందుకు సంతోషించాలి. మూలశ్లోకాలనూ సింగన అనువాదాలనూ పోల్చి చెప్పటం సీదాసాదాగా ఉందేగాని సిద్ధాంతవ్యాస సాధారణధోరణిలో అతిశయోత్రాదులు గుప్పించినట్లు లేదు. పైపెచ్చు సింగన కవిమాత్రుడేగాని తిక్యనాదులతో పోల్చదగినవాడు కాదని, రాజకీయానుభవం లేనివాడనీ (పే. 148) అంగీకరించటం అరుదైన సుగుణం. ఇది చదవదగ్గ మంచి సిద్ధాంత వ్యాసం.

16.7.1989

### తెలుగు పర్యాయపద నిఘంటువు

#### - ఆచార్య జి.ఎన్. రెడ్డి

ఆచార్య జి.ఎస్. రెడ్డిగారు కీర్తిశేషులయిన తరవాత ఆయన సహాయకులు ఎనిమిదిమందే కాక ఆయన శిష్యులు, మిత్రులు వెలువరించినది ఈ నిఘంటువు. నిఘంటు నిర్మాణం చివరి దశలోనూ ముద్రణ సమయంలోనూ ఆయన లేనిలోటు అదుగదుగునా కనిపిస్తూనే ఉంది.

నిఘంటువు (పధానంగా రెందుభాగాలు. (ప్రధానారోపాలకింద వాటి పర్రాయపదాలను అకారాదిక్రమంలో సమకూర్చిన మొదటిభాగం 190 పేజీల (గంథమయితే నిఘంటువులో చేరిన పదాలన్నిటినీ ఆకారాది (క్రమంలో సూచించిన పదసూచిక 347 పేజీలయింది. (గంథం మొత్తం 558 పేజీలు. దాదావు 38 వేల పైచిలుకు మాట లిందులో పోటుచేసుకున్నాయి. పర్యాయపదాలను 40 వర్గాలుగా విభజించి 4336 (ప్రధానారోపాల కింద సంతరించారు. క్రియాపదాలను మాత్రం సందర్భానుసారంగా ఆయావర్గాల కింద చేర్చారు. 19 (ప్రధానారోపాలకు సంఖ్యాసంకేతా లెవ్వలేదుగాని వాటిని ఏ సంఖ్యా సంకేతం కింద చూడవచ్చో పేర్కొన్నారు (పే. xiii). వివరణాత్మకమయిన ఆరోపాలకు పదసూచికలో స్థానంలేదన్నారు (xii). వాటి సంఖ్య చాలా పరిమితం కాబట్లి అంత యాబ్బంది కలగదు.

విషయ విభజనలో అతివ్యాప్తి, అవ్యాప్తులకు అవకాశముందని అంగీకరించారు (పే. xi). విషయ ప్రధానంగా వర్గీకరించిన పదజాలాన్ని అయా శీర్షికలకింద చూపలేదు. పీఠికలో మాత్రం వివరించారు. ఆయా వర్షాల కింద ఉన్న ప్రధానారోపాలకు సంఖ్యా సంకేతాలిచ్చారేగాని అకారాది (కమంలో పెట్టలేదు. అందువల్ల నిర్మాత అలోచనాధోరణి తెలిస్టేనేగాని విషయ (కమాన్ని గుర్తించటం కుదరదు. అయితే రెండోభాగంలో అకారాది (కమంలో ఉన్న పదసూచిక దగ్గర ఆయా పదాలు ఏ సంఖ్యా సంకేతం కింద దొరుకుతాయో సూచించారు కాబట్టితబ్బంది కలగదు. పర్యాయపదాలని లోకపద్ధతిలో అన్నారేగాని నిజానికి ఏ భాషలోనూ ఒకే భావాన్ని అన్ని సందర్భాల్లోనూ సమానంగా చెప్పే ఒకేఒక పదం లేదు. ఉండదు. అందుకే వ్యావహారి కంగా పర్యాయపదా లనేవాటిని కొందరు సమానపదాలని, మరికొందరు సమీపపదాలనీ, కొందరు బదులు మాటలనీ, మరికొందరు సన్నిహితపదాలనీ, దగ్గరిమాటలనీ పిలుస్తుంటారు శాగ్రు దృష్టితో. ఏ పేరుతో పిలిచినా ఇది తెలుగుభాషలో ఈ రకంకోశాల్లో పెద్దదే.

్ ఇద్దీ నిఘంటు నిర్మాణం తెలుగులో కొలిపయత్సమని (మేxi) పేర్కొన్నా లెక్కకు 1973లో ఆంధ్రప్రదేశ్ సాహిత్య అకాదమి ప్రచురించిన 'సమాన వ్యతిరేకార్థక పదనిఘంటువు' మొదటిది – శార్టీయం కాకపోయినా. అందులో 750 ఇంగ్లీఘమాటలు ప్రధానారోపాలుగా, వాటి ఇంగ్లీషు పర్యాయపదాల తెలుగు అనువాదాలు పర్యాయపదాలుగా ఇచ్చారు – ముగ్గరు మనీషులు. దానితో పోలిస్తే ఇది బృహన్నిఘంటువు.

ఇలాంటి కోశాల అవసరం, ప్రయోజనం చెప్పనక్కరలేదు– అందరికీ తెలిసిన విషయం కాబట్టి. ఒక విద్వాంసుదు జీవనచరమసంధ్యలో తయారుచేస్తూ కన్నుమూస్తే ఆయన శిష్యులూ మిడ్రులూ దాన్ని ఒకరూపంలో పెట్టి ముద్రణకు సిద్ధంచేయటం, విశాలాంధ్రవాళ్ళు దాన్ని ప్రచురించటం అభినందనీయాలు. భాషాభిమానులకూ రచయిశలకూ ఎన్నో విధాల ఉపకరించే ఈ కోశం తెలుగువాళ్ల ఆదరాభిమానాలు సంపాదించాలని ఆశిద్దాం.

17.2.1991

# అధునిక అంధ్రప్రదేశ్ చలిత్ర

- ఆచార్య పి. రఘునాథరావు

ట్రీవేంకటేశ్వర విశ్వవిద్యాలయంలో చరిత్రాచార్యులుగా ఉన్న రఘునాథరావుగారు ఆంగ్ల భాషలో రాసిన (గంథాని కిది తెలుగు అనువాదరూపం. ఈ అనువాదాన్ని సిద్ధం చేసినవారు రచయిత మిత్రులైన గజేంద్రరెడ్డి, రవీంద్రనాథ రెడ్లు, ఇది ఎం.ఏ. విద్యార్థులకూ, రకరకాల పోటీ పరీక్షలకూ హాజరయ్యే విద్యార్థులకే గాక సామాన్య పాఠకులక్కూడా ఉపయోగపడాలని ప్రచురించారు.

మంచి అట్ట, కాగితం, ముద్రణ ఉన్న గ్రంథం విలువ నూటయాభై రూపాయలు మాత్రమే. (ప్రచురణ ముచ్చటగా ఉందాలని పద్ద తాపత్రయాన్ని రచనా భాషలోనూ, శైలిలోనూ, తప్పల సంఖ్యను తగ్గించటంలోనూ చూపినట్లు లేదు. రాజకీయ చరిత్ర (పధానంగా రచించిన పుస్తకం చివర తెలుగు సాహిత్యాన్ని చారిత్రకంగా సమీక్షించిన భాగం, కొందరు ఆంధ్రప్రముఖుల జీవిత విశేషాలు రాసిన భాగం అనుబంధాలుగా 50 పేజీల్లో చేర్చటం హర్షణీయమే. కాని ముప్పైపేజీల్లోనే ప్రాచీనాంధ్రచరిత్రను 'ప్రవేశిక'గా రచించారు. అతిసంశ్రేషణ వల్ల ఎన్నో అనర్ధాలు వచ్చాయని స్థులదృష్టికే కనిపిస్తాయి.

శాతవాహసులకాలంలోని (శేణులను ప్రస్తావించినా నిగమసభలను పేర్కోలేదు (పే.7). తూర్పు చాళుక్యులను 'చిన్న రాజవంశం' కింద జమకట్టారు (పే.10). కాకతి గణపతిదేవుదు ((కీ.శ. 1198–1262) దాదాపు 60 సంవత్సరాఉల పాలించాడని పన్నెందో పేజీలోనూ, 64 సంవత్సరాలని దాని ఎదురు పేజీలోనూ రాశారు! తిక్యన భారతం 15 పర్పాలనూ వరంగల్లలో పూర్తిచేశాడన్నారు! (పే.17). అందుకు ఆధారం తెలియదు. కొన్ని అనువాదాలు – ముఖ్యంగా పారిభాషికాల విషయలో – ఎబ్బెట్టుగా ఉన్నాయి. మచ్చుకు blue water policyని 'నీలి నీటి విధాన'మన్నారు – మక్మికి మక్కిగా (పే. 32). సముద్రాధిపత్య విధానమని పూర్ప మనేవాళ్ళు. వ్యక్తుల, స్థలాల పేర్లలో అచ్చుతప్పులు కుప్పలు. 1905లో 'చేపట్టిన' బెంగాలు విభజనను 1903 డిశంబరులోనే భారత జాతీయ కాంగ్రెసు వ్యతిరేకించిందన్నారు! (పే. 124, 125). ఇలాంటి వనేకం.

తెలుగు సాహిత్యానికి గ్రంథకర్త చేసిన చారిశ్రక సమీక్ష అనేక లోపాలున్న అతుకుల బొంత. హాలుడు 'గాథాసప్తశతి'ని 'రచించా'డన్నారు (పే. 298). అది సంకలన గ్రంథమనీ, అందులో హాలుడి గాథలు నాలుగు మాత్రమే ఉన్నాయని వారు గుర్తించినట్లులేదు. తెలుగుభాష (క్రీస్తుశకం మొదటి శతాబ్దిలో "స్పతంత్రంగా రూపుదిద్దకోవడం (పారంభించిందని" అదే పుటలో అవిష్కరించారు. అలాగే (క్రీ.శ. 600 – 800 మధ్యకాలంలో తెలుగు పదాలు శాసనభాషలో ఉన్నాయన్నారు. అప్పటికి పూర్తి తెలుగు శాసనాలే వచ్చినట్లు వారికి తెలియదేమో! అంతకన్నా అధ్వాన్నం ''9వ శతాబ్దికల్లా తెలుగు సాహిత్యం ముఖ్యంగా కథాసాహిత్యం విరేషంగా వెలువడిందని చెప్పవచ్చు" అని అదే పుటలో చెప్పిన సూక్తికన్నా అసత్యం మరిలేదు. బహుశా 19కి బదులు 9 అచ్చయిందనాలేమో! ఇటువంటి మాటలకు పరీక్షల్తో సున్నా మార్కులు తప్పవు.

అష్టదిగ్గజాలలో సూరన, భట్టమూర్తి, రామకృష్ణలను ఏసాక్ష్యాధారలతో ఈ చరిణాచార్యులు చేర్చారో (పే. 302) తెలుసుకుని తరించాలి – లోక ప్రవాదాన్ని చరిత్రగా చెప్పదలిస్తే తప్ప. మొల్ల \*13వ శతాబ్దికి చెందిన తిక్యన మహాకవికి సమకాలికురాలు" (పే.304) వంటి ప్రసంగాలు సాహితీపరులను చకితపరుస్తాయి. 'నవలా సాహిత్యం' అనే శీర్షిక కింద చిన్నయసూరి నీతిచంద్రికను పేర్కొనటం (పే.306), కందుకూరి సంధితంత్రం సులభ వచనం'లో రాశారనటం (అదే పేజి), శ్రీ.శ్రీ 'పద్యాలు' రాసి 'తానే ఒక విష్ణవకారుడిగ మారి'పోయాదనటం, "శ్రీశ్రీని ఆయన అభిమానులు 'మహాకవి'గ పిలుస్తారు" (పే.314) అని చెప్పటం చరిడ్రాచార్యుల సాహితీ (పాగల్బానికి నిదర్శనలు.

ఈ గ్రంథానికి ఈపాటి గౌరవమిచ్చి సమీక్షించనక్యరలేదు గాని ఇంత ఖరీదుపెట్టి దీన్ని కొని పోటీ పరీక్షలకు సిద్ధమయ్యే విద్యార్థుల భవితవ్యాన్ని తలుచుకుంటే వచ్చే దుఃఖాతిశయమే ఈ మాటలు రాయించింది. విద్యాప్రమాణాలకు ప్రతీకలైన విశ్వవిద్యాలయాచార్యులు విషయజ్ఞానం తాము సంపాదించకుండా ఎందరినో అభాగ్యులను చేయదం మన దురదృష్టం. 14.4.1991

# సాహితీసుగతుని స్వగతం

- తిరుమల రామచంద్ర

సుట్రసిద్ధ పండితులూ పాతికేయులూ అయిన తిరుమల రామచంద్రగారు 1935–90 మధ్యగల 55 సంవత్సరాల సుదీర్ఘకాలంలో 'భారతి, ఆంధ్రప్రభ, కృష్ణాపతిక' వగైరా పతికల్లోనూ ఇతరత్రా ప్రచురించిన 38 వ్యాసాల సంపుటికి ఇది మూదో కూర్పు, రచనాకాలం పేర్కొనని మరి రెందు వ్యాసాలిందులో ఉన్నాయి. ఇటువంటి రచనలు 25 ఏళ్లలో మూదోసారి ముద్రణకు రావటం విశేషమే. తొలిముద్రణ 1969.

సాహిత్యం, సంగీతం, వైద్యం, విదేశీయాచార సంస్మతులు, ఛందోవ్యాకరణాదులు, మహనీయుల జీవితవిశేషాలు మొదలైన అనేక ప్రక్రియలకు చెందిన అంశాలను ఈ (గంథాలలో చూదవచ్చు, గాథాసప్తశతి వంటి (ప్రాకృతభాషా (గంథాలబీద, లిపి శాష్ర్రంమీద రామచంద్రగారి కున్న అభినివేశం జగద్విదితం. కథ కంచికే ఎందుకు వెత్తందో రచయిత వివరించారు (పే. 222). ఆఫ్రికన్ తెగల్లో ఒకటి హెచ్చవేతల్లో పాటించే చిత్రవిధానం ఇందులో కనిపిస్తుంది (పే. 200). చేతబడి, గర్భనిరోధం, బుద్ధడికి ముందుకాలం నుంచీ ఉన్న ధూమపానం వంటి భిన్న ధర్మాలనుంచి తెలుగు ఏకాంకిక, నవల, వ్యాసం, కాల్పనిక సాహిత్యం వంటి సాహితీ విశేషాలను కూడా ఇందులో పరామర్శించారు.

గ్రంథంలోని కొన్ని ప్రసంగాలకు ఆధారం దొరకదు. ఉదాహరణకు సుప్రసిద్ధ సంస్మత నాటకాలనే "పద్యంగా పిండికొద్దిన కాల"మని కేతన కాలాన్ని ఎందుకు ఏ ఆధారంగా వద్దించారో తెలియదు (పే.225). అసలు గ్రంథకర్త కేతన మీదికి ఒందికాలితో లేచినట్లుంది. "అనుసరణ ప్రభావంలో కొట్టకొనిపోయిన" కేతన కన్నడభాషా భూషణం పద్ధతిలో దంత్యచజలను మరిచి పోయాడన్నారు (పే.61). అవి ప్రత్యేకవర్మాలు కావని, కేవలం ఉచ్చారణ భేదాలేనని, వాటిని చెప్పకపోవటం తప్పుకాదనీ రామచంద్రగారు గుర్తించలేదు. అదే ధోరణిలో "తద్దర్మార్ధకాలం" (!పే.65) సంగతి ఆయన మరిచిపోయాదేమోనని ఆశ్చర్యపోయారు. తద్దర్మార్ధకమేగాని కాలమనేది మరే వ్యాకర్తా అంగీకరించిన విషయంకాదు. తత్ (ఆయాకాలపు) ధర్మాన్ని బోధించే తద్దర్మార్ధకం నిర్ధిష్ట కాలబోధకం కాదు.

్ భాషాధృష్టితో సిగ్రోలు రెండు తెగలన్నారు (పే. 197). ఈ రకం విభజనను భాషాశాస్త్రజ్ఞ. లెవరూ చేయలేదు. ఇంగ్లీషు, (ఫెంచి, అరబ్ భాషల ప్రభావంగల ఖందంగా ఆఫ్రికాను (త్రధా విభజిస్తారు. "మొట్టమొదట మన దేశానికి వచ్చిన ముస్లింలు "తురక్"లు (పే. 73) అని" వారి సామ్రూజ్యం వెయ్యేళ్లకుపైగా సాగిందన్నారు. భారతదేశం మీద మొదట దండెత్తిందిఅరబ్బులా? తుర్మీవారా? తుర్మీరాజ్యం మనగడ్రమీద సహస్రాబ్దాలు కొనసాగిందనటానికి నిదర్శనాలేమిది? ఇలా (పార్బత ద్రవిద భాషావృత్పత్తుల విషయంలో కూడా విభేదించవలసి వస్తుంది. ఈజిష్మియన్ చిడ్రలపిని "జంతులిపి" (పే. 176) అనటంకూడా కొంత విద్దూరమే.

కొన్ని విషయాల్లో ఏకీభవించలేకపోయినా మొత్తంమీద ఈ వ్యాససంపుది సరళభాషలో సాగి చదివిస్తుంది. పాఠకులను ఆకర్నించే ధోరణిలో బహువిషయ బోధన చేస్తారు రామచంద్ర గారు. ఆయన బహుముఖవిద్వత్తూ లోకానుభవమూ మెచ్చుకోదగ్గవి. భాషాసాహిత్య సంస్మతు లను అభిమానించేవారు తప్పక కొని చదవదగిన పుస్తకమిది. మూడో కూర్బును ప్రచురించిన విశాలాంధ్ర ప్రచురణాలయం వారు అభివందనీయులు.

12.5.1991

### బాలల శబ్దరత్నాకరం

#### కూర్పు : ఆచార్య తూమాటి దొణప్ప

రమారమి నాలుగువేల పదాలతో 172 పేజీలతో విద్యార్థుల కోసం కూర్చిన తెలుగు నిఘంటువిది. "పదోతరగతి వరకూగల విద్యార్థుల పాఠ్య గ్రంథాలనూ, ముఖ్యంగా పాఠ్యాంశా లుగా నిర్ణయించే ప్రాచీన కావ్యభాగాలనూ పరిశీలించి" (పకృతి వికృతుల నిరూపణతో, సులభవ్రయోగాలతో, రేఖాచిత్రాలతో ఈ కోశం తయారయింది. అక్కడక్కడ తెలుగు మాటలకు ఇంగ్లీషులో కూడా అర్థాలిచ్చారు. ఉదాహరణకు అంగుళి అంటే finger, అంచనా అంటే estimation.

పెద్దక్షరాలతో ఫొటోబైప్ సెటింగ్ చేసిన కోశంలో చాలా చోట్ల అక్షరాలు అతకలేదు. (పధానారోపం, దాని అర్థం, ఉపారోపాలూ, (ప్రయోగాలూ సమస్తం ఒకే పరిమాణంలో ఉన్నందు వల్ల ఏది (పధానమో, ఏదికాదో, ఏది (ప్రయోగమో, ఏది అర్థవివరణో విద్యార్థులకు స్పష్టం కాకుందాపోతుంది. వర్ణక్రమం అధునికపద్ధతిలోకాక శబ్దరత్నాకర సంప్రదాయంలో ఉంది. (ప్రధానారోపాల్లో (గాంథిక రూపాలు వాదారు కొన్ని సందర్భాల్లో, మచ్చుకు (తెళ్లు, (తుంచు, (పేలు వంటివి. ఉపారోపాల విషయంలో వర్ణక్రమం పాటించలేదు. కొన్ని సమయాల్లో పదాలమధ్య ఖాశీ చాలా ఎక్కువగా ఉంది. కుడి ఎదమల్లో రాతప్రతిలే లాగా ఎలైన్మెంటులేదు - చాలా చోట్ల ప్రూపులు సరిగా చూడనందున ప్రధానారోపాల్లోనే కొన్ని చోట్ల అక్షరాలు లోపించాయి. ఉదాహరణకు 'అంగరంగభోగాలు' అనే బోట మొదటి గకారం ఎగిరిపోయింది.

విద్యార్థులకు – అదిస్నీ చిన్న తరగతుల వారికి – ఉద్దేశించిన కోశంలో 'అంతర్వత్ని, నాపసాసి' వగైరాలు కనిపిస్తారు. 'ఉపశ్లోకించు, ఓహటం, ఖాణం, చషకం, తేరసి, దామెన, పురాజించు, (బదిమి, లెప్పం వంటి మారుమూల మాటలు కొల్లలు. 'బుదతకాళీలు, వశంద' వంటివి కూర్బరి కిష్టమైన పదరూపాలు. 'దేవమాతృక, సర్వమాన్యం, సూయాణం, సూసరి, హళది, హురుమంజి, హోరాటం' వంటి ఆరోపాలు విద్యార్థుల (పయోజనాల కోసమో కూర్బరి పాండితీ[పకర్షను (పదర్శించటంకోసమో చెవ్చటం కష్టం. అమ్మజని వంటి తాతలనాటి పారిభాషికాలు ఇందులో బోటుచేసుకున్నాయి. 'అగ్నిమాపకయంత్రం' వంటి పదబంధాల్లోని తప్పులను వ్యాఖ్యానించిన వారు 'బుదతకాల్' వంటి వాటిని కూడా వివరిస్తే బాగుందేది. ప్రాచీసకావ్యాల్లో పాదపూరణాదుల కోసం బహుళంగా కనిపించే 'చెస, రహి, రమణ' వంటి పదాలుగాని ఈనాటి పుతికాభాషలో కూడా దర్శనమిచ్చే 'మిక్కిలి, కరచు, కైకొను, ఇరువురు' వంటి తాతలనాటి మాటలుగాని ఈ నిఘంటువులో చేరలేదు.

నిఘంటు నిర్మాణంలో అంత(శద్ధ చూపినట్లు లేదు కూర్చరి. 'నమాజు' మహమ్మదీయుల దైవప్రార్థన అని అర్ధం చెప్పారు. అహమ్మదీయుల క్నూడా వర్తించేది కాబద్ది 'ముస్లిముల' అనే పదం (పయోగించి ఉండవలసింది. 'పీరు' అంటే 'మొహరం పందగలో పూజించే విగ్రహం' అన్నారు. ముస్లిములు విగ్రహారాధన చేస్తారని విద్యార్థులు (భమించే అవకాశం కలిగించా రన్నమాట. 'పలకనిది' అని 'నంగి' శబ్దాన్ని వివరించవలసినచోట 'పలుకునది' అని కేవలం వ్యతిరేకార్థమిచ్చారు. కొన్ని అర్ధాలు అబ్బరంగా ఉన్నాయి. 'పొది' అంటే 'బాణాలపొది' అన్నారు. సులభంగా ఉన్నాయి కదూ అర్ధాలు అబ్బరంగా ఉన్నాయి. 'పొది' అంటే 'బాణాలపొది' అన్నారు. సులభంగా ఉన్నాయి కదూ అర్ధాలు? ఉట్రఉడియంగా' అంటే 'తెకతేరగా' అని అర్థం. 'దస్తూరి' అంటే 'చేద్రాలు' అన్నారు. 'బ్రాలు' కాదా? చేద్రాలంటే సంతకం కాదా? 'ఉట్రేర్ణతోపి బనులు 'ఉట్రీర్ణం' అని ఆరోపంగా ఇచ్చి 'పాసవదం' అని ఇంగ్లీషుభాషా మిరికితంగా అర్థమిచ్చారు. 'అపోహ' అనే నామవాచక రూవం ఆరోపం. దానికి 'తప్పగా అర్థం చేసుకొను' అని క్రియారూపంలో అర్థమిచ్చారు. ఇలాంటి దోషాలు కొల్లలు. కూర్పరి జగదేకవిద్వాంసుడు. నిఘంటు నిర్మాణ ధురంధరుడు. అయినా ఇలాంటి అసాధారణలోపాలు కనిపిస్తున్నాయంటే ఇది మనసుపెట్టి చేసినపని కాదనిపిస్తున్నది. కోశనిర్మాణానికి రూపకల్పన చేసుకోకుండా తోచిన మాటలకు తొందరలో అర్ధాలు రాసిపారేసినుట్లంది. ఇది విద్యార్థుల, ప్రచురణకర్తల దురదృష్టం. అన్నిటీనీ ఎత్తి చూపాలంటే స్థలం చాలదు.

ఈ కోశాన్ని ఉపయోగించిన, పరిశీలించినవాళ్లు తాము గుర్తించిన లోపాలను అభినందన పబ్లిషర్సు వారికీ, కూర్చరికీ తెలియబరిచి పునర్ముదణలో వాటిని సవరించుకొనే అవకాశం కల్పిస్తే అటు తమకూ, ఇటు లోకానికీ, ఆ మీదట కోశనిర్మాణశాస్ర్రానికీ ఉపకారం చేసినవాళ్ల పుతారు.

#### 11.8.1991

# ఆరుద్ర జీవితం - రచనలు

### - డాక్టర్ ఎల్. నంగయ్య

ఇది తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వారి ఆర్ట్రికసహాయంతో ముద్రితమైన, ఉస్మానియా విశ్వ విద్యాలయం ఆమోదించిన సిద్ధాంతవ్యాస(గంథం. అయి దధ్యాయాల (గంథానికి ఆరు అనుబంధా లున్నాయి. తప్పొప్పుల పట్టిక కాక, ఆరుద్ర జీవితం మొదటి అధ్యాయంలో, కవితాశక్తులు రెండో దాంట్లో, వచన రచనలు మూడో దాంట్లో, సమ్(గాంధ్ర సాహిత్య సమీక్ష నాలుగో అధ్యాయంలో, సినీరచనల పరిశీలన చివరి దాంట్లో ఉన్నాయి.

నేను ఎవర్నీ పొగద్దానికి జంకను' అనే శపథం చేసిన విద్వాంసులున్నారు. సిద్ధాంత (గంథాల్లో ఇదే సిద్ధాంతం మూలసూత్రంగా కనిపిస్తుంది. భాగవతుల సదాశివ శంకరశాస్ర్రి ఉరఫ్ ఆరుద్ర మూడేళ్ళలో వ్యాకరణశాష్ర్రం మథించి (పే.23), పన్నెందు నెలల్లో పన్నెందు శతాబ్దాల సాపాత్య చరిత్రను రచించి (పే.24), సినిమా కథ కోసం వెతుకుతూ సమగ్రాంధ్ర సాపొత్య చరిత్ర రచనకు పునాది వేసి (పే.22–23), ప్రూఫులు దిద్ది సంపాదించిన సొమ్మంతా సినీమాలు చూడటానికే వినియోగించి (పే.22), సొంత యిల్లు లేకపోయినా ఆరులక్షల రూపాయలు విలువైన గ్రంథాలయం సంపాదించి (పే.23), తీరిక లేక గడ్డం పెంచి మహర్నిగా కనిపించే (పే.24) సాపాత్యమూర్తి (పే.26) అని నిగ్గుతేల్చారు. ఆయన 'త్యమేజ\_వాహం' కళాపూర్ణోదయం లాంటిది (పే.28–29). సైన్యంలో గుమాస్తాగా వనిచేస్తూ, సైనిక వాధ్యబృందంతో పనిచేస్తూ తాసు 'వాడిన' డైన్గన్, స్టెన్గన్నులను అక్కడే పారవేసి అభ్యుదయ కవి అయినాడు (పే.19).

సమకాలిక జగత్తలో భౌతికంగా కనిపిస్తున్న వ్యక్తిని గురించి చెప్తూ రచయిత అంబే ఆరుద్రే, ఆరుద్రే సాహిత్యమూర్తి (పే.26) అని అందలమెక్మించిన పరిశోధకులు తక్మిన రచయితలూ తెలుగు సాహిత్యమూ అర్ధరహితమని సూచిస్తున్నామని గుర్తించలేదు. అభ్యుదయ రచయితల సంఘం నుంచి తప్పుకోవటంలో, శ్రీశ్రీమీద, తాను గురువని సంభావించిన రోజంకి అప్పలస్వామిమీద దండెత్తటంలో, కన్యాశుల్మం కర్తృత్వ వివాదం సృష్టించటంలో ఆరుద్ర పాత్ర ఎంత వివాదాస్పద మయిందో పరిశోధకులు ప్రస్తావించనయినా లేదు. ఆరుద్ర దేశభక్తి కవితను ప్రస్తుతించిన రచయిత, 1960 ప్రాంతాల్లో "ఉపకారి అమెరికా వాదు, ఊరికే పోనీకు నేదు, విఫ్రలమౌ భరత మాగాణి, విత్తనీ అమెరికా వాణి' అని ఎలుగెత్తి ఆలిందియా రేడియోను వాయిసాఫ్ అమెరికాకు అనుబంధం చేయమన్న దేశభక్తిని కూడా (పస్తావించి ఉండవలసింది.

1942 ఏటిల్ 6వ తేదీన విశాఖపట్టణం మీద జపానువాడు 'బాంబుల వర్తం' కురిపిస్తే నానా దేవతలకు మొక్కుతున్న వెర్రిజనాన్ని ఆరుద్ర వెక్కిరించాడని రచయిత కథనం (పే.15, 16, 64 వగైరా). నిజమా? పోలీసు యాక్షనులో హైదరాబాద్లో జరిగిన విధ్వంసం వంటిదే కదూ అది? పుట్టిన రోజులు మార్చుకొని మరి కొన్నేళ్ళు ఉద్యోగం కొనసాగించదానికి చాలామందికి తోద్పడ్డవి ఈ 'వాస్తవిక' దుర్ఘటనలే కదా! సూర్యుడిలో కూడా మచ్చలున్నాయి. గుజదోషాలూ రెండూ ఉన్నా గుజాధిక్యం వల్ల ఒకరు ప్రశనుత్తు కావచ్చు, సమకాలిక సాహిక్యం అంతా ఆరుద్ర భిక్ష అన్నట్లు వికపక్షంగా సిద్ధాంతీకరించటం డిగీ సంపాదనలో చెల్లుతుందేగాని ప్రపంచంలో కాదు. ఆరుద్ర మీది ఆక్షేపణలను, విమర్శలను వినను, చూదను, మాట్లాదననే ఈ (గంథాన్ని భక్తులు చదివి తరించవచ్చు, నేటి పరిశోధనల ధోరణి క్రీగంథ మో మచ్చుతునక – మచ్చతునక కూడా.

6.10.1991

## అక్షింతలు

#### - గజ్జెల మల్లారెద్ది

ప్రస్తుతం 'ఉదయం' దినపతిక సంపాదకవర్గంలో పనిచేస్తున్న గజ్జెల మల్లారెడ్డిగారు సదరు పత్రికలో 1989 అక్రోబరు 6వ తేదీకీ 1991 మార్చి 30 వ తారీఖుకూ మధ్యకాలంలో "పూర్తి ఛందోబందోబస్తులతో' రాసి (పదురించిన వ్యంగృకవితల సంపుటి ఇది. వార్తావిషయాన్ని తేదీతోసహా సూచించి, ఆ తరవాత స్పవక్ష వివక్ష నిర్ధూమధామంగా రాసిన ఎనిమిది పాదాల కవిత్వమూ, దానిపక్షనే వ్యంగ్య బిడ్రమూ ఇందులో కనిపిస్తాయి. వ్యంగ్య బిడ్రాలు గీసిన 'మోహన్, సురేంద్ర, రాజు'లలో ఎవరు గీసిన బొమ్మ ఏదో అన్ని సమయాల్లోనూ సృష్టంగా తెలియదుగాని గేయాలూ, పద్యాలూ సమస్తం మల్లారెడ్డిగారివే. కొన్ని వార్త లేనాటివో తెలియదు. ఉదాహరణకు బిట్టచివరిది. కొన్ని పునరుక్తమైనాయి. ఉదాహరణకు తెలుగు టీ.వీ. మీద వేసిన అక్షింతలు 121, 215 పేజీల్లో మార్పు లేకుండా కనిపిస్తాయిగాని వ్యంగ్య బిడ్రం మారింది. పేజీకి రెందు చొప్పన ఇందులో 596 'అక్షింత' లున్నాయి.

కీర్తిశేషులు రాచమల్లు రామచంద్రారెడ్డిగారు 1962 మార్చిలో తమ 'సవ్యసాచి'లో మల్లారెడ్డి గేయాల్లోని 'కొత్తదనము'ను వివరిస్తూ రాసిన వ్యాసం, శ్రీశ్రీ సిఫారసు ఉత్తరపాఠంతోబాటు కనిపిస్తుంది (గంథారంభంలో. ఎటాచ్చీ శ్రీశ్రీ, రారాలు పేర్కొన్న ఇంటిపేరుకూ (గంథంమీది ఇంటిపేరుకూ అక్షరక్రమంలో కొద్దిపాటి భేదముంది. రారాగారు సహజధోరజిలో మల్లారెడ్డి కవితలో least complicated వాక్యాల్లో కూడా భావం complexm, involvedm ఉందన్నారు. ఆ ఇంగ్లీషు మాటలకు సరైన తెలుగుపదాలేమో ఆయన వివరించలేదు. కాబట్టి పాఠకులే (గంథం చదివి నిర్ధయించుకోవాలి.

శ్రీశ్రీ (ప్రాసక్రీడల్లోని రాజకీయ వ్యంగ్య కవితాధోరణిని, 'అక్షరాల' పాటిస్తూ మల్లారెడ్డిగారు రచించిన ఈ పద్యాల్లో గేయాల్లో వ్యక్తిగత రాగద్వేషాలకూ, ఈర్ఫ్యాసూయలకూ బుద్ధిపూర్చకంగా అవకాశం ఇవ్వలేదని మనవి' చేశారు. కాబట్టి ఇందులో ఎగ్టీఆర్, సినారేల వంటి పెద్దలను ఎద్దేవా చేస్తూ రాసిన 'అక్షింతలు' ఎక్కదో ఒకచోట తప్ప 'గురితప్పి బాధ కలిగించ'గూడదు! 'జీవితంలో సకలరంగాల్లో తాందవిస్తున్న అక్రమాల మీద, అన్యాయాల మీద, వంచనమీద, కుల, మతతత్వాలమీద' కవిగారు 'అక్షింతలు' వేశామన్నారు. అక్షింతలను ఆశీర్వాద పూర్పకంగానూ, ఆధిక్షేపదూషణ పురస్సరంగానూ వేయటం తెలుగువాళ్ళ సంప్రదాయం. తన కత్తికి రెండువైపులా పదునుండాలనేమో ఈ శీర్మికను కవిగారు స్వీకరించారు!

మల్లారెడ్డిగారు ఆపాదమస్తకం రాజకీయాల్లో కవితాదృష్టితోనూ, కవితలో రాజకీయ దృష్టితోనూ జీవించిన వ్యక్తి కాబట్టి, వార్తలను కూడా కవితేతర భాషలో రాయలేరని (గంథం నిరూపిస్తుంది. మాత్రాఛందస్సులో ఆయనకు మంచిపట్నుంది. పూర్వం రాసిన గేయాలను

దుఃఖించాలి. పుటల స్థాయికి ఎదిగినా చేయగలిగిందేమీ లేదు. ఒక విద్వాంసుదు సాటి పరిశోధనాచార్యుల ఉపయోగం కోసం, వందల సంఖ్యలో ఉన్న పరిశోధక విద్యార్థుల ప్రయోజనం నిమిత్తం ప్రచురించిన (గంథంలో "హైయ్యర్ లర్నింగ్" (పే.75) వంటి వర్ణ క్రమం అంత పెద్దచ్చులోనూ తప్పలేదంటే ఎంత (శద్ధ చూపారో చెప్పనక్కరలేదు. ఇది సాధారణ సాహితీవరులకు పనికివచ్చే పుస్తకం కాదు కాబట్టి అంత విచారించనక్కరలేదేమో.

10.11.1991

# నాలుగు శతాబ్దాల సాక్షిగా నా మహానగరం - నిళిలేశ్వర్

ఇప్పటికి నాలుగు వందల సంవత్సరాల గత వైభవం సంపాదించిన "సుందరనగరం" హైదరాబాద్కు దిగంబరకవిగా ప్రసిద్ధలైన నిఫిలేశ్వర్గారు తమ రుణం తీర్చుకోటానికి రచించి ప్రచురించిన "శబ్దాంజలి" ఈ గ్రంథం. 1962 నుంచి 1991 దాకా ఈ నగర జీవితానికి ప్రతిస్పందించి అప్పుడప్పుడు రాసిన తెలుగు కవితలు ప్రధానంగా, ఒక ఉర్దూ కావ్యఖందం కొసరుగా, హిందీ ఉర్దూ ఇంగ్లేషుల్లోకి తామే అనువదించిన, అనువదింపజేసిన మరికొన్నిందిని మొగ్గగా ఈ గ్రంథరూపంలో అందిస్తున్నారు. 1976లో తాము మరో దినపత్రికలో ప్రచురించిన వస్పెందు శబ్ద చిత్రాలనుంచి మూడు మాత్రం ఎంపికచేసి ఇందులో చేర్చారు. అన్ని కవితలూ హైదరాబాదుకే అన్వయించినందువల్ల 'దృష్టి దోషం' (తెలుగులో 'దిష్టి) తగలకుందా 'వాయుగుండంలో మహానగరం' అని మద్రూసును గురించి రాసిన కవితను చేర్చినట్లుంది. "కొన్ని ప్రతీకలని మినహాయిస్తే ఈ కవిత మన దేశంలోని ఏ మహానగరానికైనా వర్తిస్తుంది." అని కవి పీరికలో చెప్పిన మాట పాక్షికసత్యం. (దవిద సంస్మథిని ప్రతిబింబించే మద్రాసు లక్షణాలను హుసేన్సాగర్, దాని ఒద్దున పాతిన విగ్రహాలు వగైరాలను పురస్యరించుకొని ఎంత సర్దుకుని హైదరాబాదుకు అన్వయించుకున్ని సముద్రపు ఒద్దు, చెమటకంపు వగైరాలు లేనందువల్ల కొంతవరకే కుదురుతుంది.

ఈ గ్రంథంలో మూడు శబ్దచిడ్రాలూ, ఇరవైఏదు కవిఠాఖందాలూ తెలుగులో ఉన్నాయి. పొందీ, ఉర్దా, ఇంగ్లీషు అనువాదాలు రెండేసి ఉన్నాయి. మొత్తంమీద మహానగర సౌందర్యం కన్నా అందులోని లోపాలనూ, మత దురభిమానాలనూ వ్యంగ్యంగా అపహసించటమే అంతర్లీసంగా ఉన్న సామాన్యలక్షణం. అయితే అందులో అసత్యదోషం లేదు. సామాన్య పౌరుల అవేదన అక్షరాక్షరంలో కనిపిస్తుంది. "ఆయానపు సెలవులు' (పే.9), "ఆత్మహత్యకైనా నీళ్లలేని లోతు" (పే.24) వంటి శబ్దచిడ్రాలు గుండెలు పిందుతాయి. "ఆకలిని తినేస్తున్నారు (శమజీవులు (పే.9), తెగిన బల్లిబోకలా బతుకు! (పే.10), మురికికాల్పల గట్లమీదుగా, మారిపోయింది నగరమే హుస్బేన్ సాగర్గా (పే.13) అనే వృత్పత్తి, కరిగిన తారులో నల్లని రక్తమైన వేగానికి అవిరైపోతున్న జీవితం... కడియాల చప్పుడును మోస్తూ ఇనుపబిందెలతో లంబాడీ కాళ్లు... అలవోకగా అవయవాలను పారేసుకుంటున్న నదక... తెలుగుతనపు ఎరుపు కీలలపై రెపరెప

ఒక్యోసారి యథాతథంగాను, కొన్నిసార్లు కొద్దిపాటి మార్పులతోనూ అక్షింతల్లో ఉపయోగించు కున్నారు. ఆయన ఆస్తిమీద ఆయనకున్న సర్పాధికారాలను ఎవరూ ప్రస్థించలేరు. అక్మడక్మడ గీతపద్యాలు వాడినా (పాసక్రీడలకు, ముఖ్యంగా అంత్యప్రాసలకు లోచం జరక్కుండా చూసు కున్నారు. తాత్కాలిక రాజకీయ సామాజిక వార్తాశకలాలకు ఛందోబందోబన్తులు చేసిన మల్లారెడ్డిగారు తమ గురువు త్రీత్రీ తెంచేసిన, తెంచిపారేద్దా మనుకున్న శృంఖలాలను తెలుగుతల్లికి తగిలించినమాట వాస్తవం. ఆ ఒక్క విషయంలో ఆయన త్రీత్రీ గురుత్వాన్ని గౌరవించలేదు. అందుకు కారణం అక్షింతలను శుద్ధకవిత్వంగా కాక అనువర్తితకవిళగా రచించటమే కావచ్చు. పదశిల్పం, నడక, ప్రాసక్రీడలు తెలుసుకొని చదివి అనందించవచ్చు. క్షణక్షణం రంగులు మారే రాజకీయాదులను కవితాదృష్టితో చూడదలచినవాళ్ళు అక్షింతలు చదవటం మంచిది. 13.10.1991

# విశ్వవిద్యాలయాలు - పరిశీధన

– ననుమాసస్పామి

మూడు సంవత్సరాల (1987-90) వ్యవధిలో 18 విశ్వవిద్యాలయాల్లో తెలుగులో జరిగిన పరిశోధనలను పేర్కొనే గ్రంథమిది. విద్యారంగంలో లాగానే పరిశోధనల స్థాయి పడిపోయిన సమయంలో (పే. vi), 'అమితంగా' జరుగుతున్న పరిశోధనలు 'సమన్వయ లోచం.... అనిశ్చిత వాతావరణం'లో కొనసాగుతున్న సమయంలో (పే. xv) ఈ గ్రంథం వెలిసింది. తెలుగు, కేంద్ర విశ్వవిద్యాలయాలవల్ల 'చెప్పలేనంత గందరగోళం' (పే. xvi) ఈ రంగంలో వచ్చిందట. 'పరిశోధన మీద ఆసక్తి' లేనివాళ్లు డిగ్రీల కోసం ఎగబడుతున్నారట (పే. xvii). విశ్వవిద్యా లయాలతో సంబంధం లేనివారికి రిసెర్చి డిగ్రీ లిచ్చే సంప్రదాయం కూడా (పే. xviii) పీఠాధిపతుల పుణ్యమా అని వచ్చిందట. పరిశోధక విద్యార్థులకు అంశాలను కేటాయించే' సంప్రదాయం కూడా ఏర్పడింది (పే. xvii). స్మూలంగా ఇన్ని శుభలక్షణాలున్న తెలుగు పరిశోధనలు ఉస్మానియా విశ్వవిద్యాలయంలోనే జోరుగా సాగుతున్నందుకు గర్వించాలి.

రెందు విశ్వవిద్యాలయాల్లో ఒకే అంశం నమోదు చేసుకున్న 'ఆదర్శ అధ్యాపకులున్నా'రని (పే.xvi) రచయిత వాపోయారు. అయితే 'ఒకే విశ్వవిద్యాలయంలో అంశాల కేటాయింపులో ఈ పొరపాటు జరిగే అవకాశం లేదు' (పే.xix) అని రాశారేగాని, ఉస్మానియా తెలుగుశాఖలోనే "కరీంనగర్ జిల్లా (గ్రామనామాలు" అనే అంశం మీద ఇద్దరు ఏకసమయంలో పరిశోధిస్తున్నారని వీరిచ్చిన పట్టికే నిరూపిస్తున్నది (పే.42). ఆ యిద్దరికీ బహుశా ఒకే గురువున్నారేమో తెలీదు – గురువుల పేర్లిప్పనందున! కొందరి పరిశోధనాంశాలకు ఆంగ్లశీర్షిక లున్నాయి. అవి అచ్చయిన తీరు, వాటిలోని వర్ణకమదోషాలు హృదయ విదారకం. గ్రంథకర్తగాని, పీరికాకర్తగాని పేరెత్తి చెప్పని నిత్యానందరావు ప్రచుదించిన గ్రంథంతో పోలిస్తే ఇది విపులమూ కాదు – అన్ని వివరాలూ ఇచ్చిందీ కాదు.

తెలుగు పరీశోధనలు గ్రంథాలను గురించి గాక వాటిలోని స్మంధాలకూ, ఒక్కో మండలం లోని ఒక్కో కులంవారి ఇంటిపేర్లకూ పరిమితమయ్యేంతగా విస్తరించినందుకు గర్వించాలో దుఃఖించాలో చెప్పలేం. విషయవిష్పతి తగ్గినందువల్ల గంభీరత పెరిగితే గర్వించాలి. లేదా లాడుతున్న కాషాయ కెరటపు భ్రమలు (పే.26,27) అనే వర్ణనలు, దూరం నుండి అది ఎర్రగులాబి, దగ్గరికి వెడితే రక్షస్రావపు ప్రణం (పే.43) అనే నగర లక్షణ నిర్వచనం, కాగితాల గుట్టలపై కూర్చున్న దరిద్ర దేవత, నాగరికత కాగితాలపై నల్లని సిరా పొలికించింది (పే.49) అనే పరిశీలన, వగైరాలు నిఖిలేశ్వర్ కవితాశక్తికి నిదర్శనాలు.

"కాలం ఇముద్చుకున్న నిష్పల(పేమలు, ఈ అవశేషాలక్కూడా దక్కని మనం" (పే.53) ఈ నగర (ప్రత్యేకతలుట! "ధనం దైన్యాన్ని తరుముతుంది తన సుఖం కోసం" (పే.46) అనే వైరాశ్యం, "గూండాల వికృతలీల! నగరంలో మృత్య పాల" – అనే ప్రాసక్రీడల వార్తావ్యాపారం! – జరుగుతున్నదని పాత్రికేయుల అంత్య(పాసాభిమానానికి ఓ చురక అందించాడు కవి. ఇలా వివరిస్తూ పోతే గ్రంథంలోని చాలా భాగాన్ని ఉదాహరించవలసి వస్తుంది. భాగ్యనగర దౌర్భాగ్యాన్ని ప్రత్యేకించి వర్ణించిన కావ్యం బహుశా ఇదొక్కటేనేమో. చదివి కవితో దుఃఖం పంచుకోవటం మహానగర పౌరులకేగాక దాన్ని పాలిస్తున్న, పీడిస్తున్న మహోద్యోగులకూ, మంత్రిసత్తములకూ కర్తవ్యం – కనీసం కవితాభిమానంతోనయినా.

29.12.1991

### కాశీయాత్ర చరిత్ర

– ఏనుగుల వీరాస్పామయ్య

తెలుగు సారస్పతంలో యాడ్రాచరిత్రలు లేని లోపం తీర్చిన మహనీయుదు ఏనుగుల వీరాస్పామయ్య. నాటికీ నేదికీ ఇటువంటి గ్రంథం మరొకటి లేకపోవటమే ఇది అద్వితీయ రచన అనటానికి నిదర్శనం. (పస్తుత రచన 1832 నాటికే మూదు (పతులుగా వెలిసింది. నిఘంటుకారుడు ఛార్లైస్ ఫిలిప్ (బౌనుకూ వీరాస్పామయ్యగారికి ఉత్తర(పత్యుత్తరాలకు మించిన స్నేహసంబంధా లుండేవి. (బౌన్ సలహాలు కూడా పొంది వీరాస్పామిగారు 'అల్లించిన' ఈ యాడ్రాచరిడ్రను అయన మిత్రుడయిన కోమలేశ్వరపురం డ్రీనివాస పిళ్లగారు పుదూరి నారాయణ శాష్ట్రిగారిచేత 'లేఖక తప్పులు' సరిదిద్దించి మొదటిసారిగా 1838లో అచ్చువేయించారు. ఈ (గంథం 1869లో ద్వితీయ ముద్రణ పొందింది. 1941లో సుడుసిద్ద చరిత్రకారులైన దిగవల్లి వేంకట శివరాపుగారు అనేక వివరణలతో బెజవాద'లో (పచురించారు. దాని కిది పునర్ముద్రణం. ఏషియన్ ఎద్యుకేషనల్ సర్వీసెస్వారి పుణ్యమా అని ఇప్పుడో ఉత్తమ గ్రంథం మళ్ళీ వెలుగు చూసింది.

కాశీయాత చరిత్రను పనయూరు వెంకుమొదలారి అరవంలోకి అనువదించాడు. నాగపూరి వీరాస్వామి మొదలారి మరాఠీలోకి భాషాంతరీకరణం చేశారు. అప్పటి నాగపూరు రెసిడెంట్ కోరిక మేరకు రచయిత స్వయంగా కొంతభాగాన్ని ఆంగ్లీకరించాడు. తెలుగులోని వచన రచనా సంప్రదాయం ఎలా ఉండేదో నిరూపించే ప్రయత్నంలో మహామనీషి గిడుగు వేంకటరామమూర్తి గారు తమ 'గద్యచింతామణి'లో ఈ రచయితనూ (గంథాన్నీ ఎంతో మెచ్చుకున్నారు. (కీ. శ. 1780 ప్రాంతాల్లో పుట్టి 3.10.1836లో అస్తమించిన వీరాస్వామయ్యగారు అనువాదకుడుగా, దుబాసిగా, పండితుడుగా, తత్వవేత్తగా, దాతగా, దయాశీలిగా, చివరకు రచయితగా అఖండ ప్రభ్యాతి సంపాదించారు. మదరాసులో పుట్టి, తొమ్మిదేళ్ళ చిన్నవయస్పులోనే తండ్రిని పోగొట్లకొని, పన్నెందో సంవశ్చరం నుంచి 'కుంఫిణీ' వారి వాణిజ్య విభాగంలో వాలంటీరుగా పనివేసి, 1819లో మదరాసులోని అప్పటి సు[పీంకోర్టులో తెలుగు, అరవం, ఇంగ్లీషు భాషల్లో ఇంటర్ ప్రిటర్గా చేరిన రచయిత 1835లో పదవీ విరమణపేసి ఆ మరుసటేడు కన్నుమూశాడు.

ఉద్యోగ ధర్మాలు నిర్వర్తిస్తూనే 'స్మృతిచంద్రిక' వంటి గ్రంథాలను ఆంగ్లంలోకి అనువదించాడు. 'ఇంద్రాణి, శీదా, పౌలకట్టు, పలవరకాయ' వంటి మాటల అర్థనిర్ణయంలో తనకు ప్రామాణికుడైన వాడు వీరాస్వామయ్యేనని బ్రౌన్ తన తెలుగు నిఘంటువులో (1852-54) పేర్కొన్నాడు. 1822-23లో క్షయమాస నిర్ణయం గురించి వచ్చిన వాదోపవాదాల్లో పాల్గొని తన వాదం నెగ్గించుకోగలిగాడు. గయలో పండితులతో తలవడి అధర్వణవేదం మూలవేదం కాదనీ, మూలస్ముతులూ, మూలపురాణాలూ ఇవేనని నిర్ధరించి నిష్కర్ష చేశాడు.కన్యాకుమారినుంచి కాశ్మీరుదాకా మొత్తం భారతదేశాన్ని రెండుసార్లు చుట్టివచ్చాడు. 1833లో వెంబాకం రాఘవాచార్యులు, శ్రీనివాసపిళ్ళలతో కలిసి, అప్పటి అద్వకేట్ జనరల్ నార్టన్ను కలుపుకొని మద్రాసులో హీందూ లిటరరీ సొసైటీ' స్థాపించి, పచ్చయప్ప కళాశాల పోషణకు దారిచూపాడు. ఆధ్యాత్మిక దృష్టికి దయాదాన బుద్దలు తోడుకాగ 1832 నాటి నందన కరువు / గుంటూరు కరువు కాలంలో వేల మందికి నిత్యాన్నదానం చేశాడు – చేయించాడు. తన పైఅధికారులయిన జడ్జీలతో కూడా నిరాఘాటంగా మతవిషయాలు చర్చించేవాడు. శ్రీనివాస పిళ్ళకోరిక మేరకు 18.5.1830 నుంచి 3.9.1831 దాకా "15 మాసాల 15 దినాల 10 నిమిషాల" కాలం కాశీయాత్ర చేసిన ఆవైనం ఎప్పటికప్పుడు రాసి పంపాడు. ఆ రాతప్రతిని 25 ప్రకరణాలుగా ఈ గ్రంథరూపంలో చూడవచ్చు. తొలి మలి ప్రతులకు అక్షరక్రమంలో ఉన్న మార్పులు, అర్థం కాని అనేక పదాలకు వివరణ, ఆయన జీవితచరిత్ర, ఆయన మిత్రుల విషయం, ఆయన యాత్రామార్గం, అప్పటి దేశ సామాజిక రాజకీయ పరిస్థితులు వగైరాలు అనేకం చేర్చి దిగవల్లివారు ఈ అపూర్యగంథాన్ని లోకానికి అందించారు.

వీరాస్వామయ్య సనాతనవాది అయి కూడా భిన్నమతాల వాదాల సామ్య వైషమ్యాలను సమన్వయ దృష్టితో చూడగలిగాడు. ఆయన (పాస్తావికంగా రాసిన శాణ్రచర్చలూ ఆయన అభి (పాయాలూ నేటి సనాతనులకూ యువతరానికీ నచ్చకపోవచ్చు. కానీ ఆయన పరిశీలన, సమాజ లక్షణ జ్ఞానం, లోకజ్ఞానం అపారమనీ శత్రుపులయినా అంగీకరిస్తారు. తాను సిఫారసుల ద్వారా తన యాత్రను ఎంత సుఖప్రదంగా నెరవేర్చుకోగలిగాడో, అప్పటి సంస్థానాల్లో ఇంగ్లీషు రాజ్యభాగాల్లో, చివరికి పౌరోహిత్యంలో కూడా ఎన్ని విధాల మోసం, లంచగొండితనం, అవినీతి ఉన్నాయో దాపరికం లేకుండా రాశాడు. రాజా రంజిత్ సింగ్ లాహోరు ముఖ్యపట్టణంగా సిక్కురాజ్యం పాలిస్తున్న రోజు లవి. విలియం బెంటింకూ ఆయన తరవాతి రాజప్రతినిధులూ ఎన్ని విధాల, ఎన్ని కుమార్గాలతో స్వదేశీ సంస్థానాలను క్రమంగా ఆక్రమించుకుంటున్నారో, దేశంలో జమీందారుల, దోపిడీ దొంగల ప్రభావం ఎంత తీవంగా ఉందో, సామాన్య ప్రజలు ఎన్నెన్ని రకాల ఇబ్బందులకు గురవుతుండేవాళ్లో ఆయన మొహమాటం లేకుండా రాశాడు. ఆయా ప్రదేశాల్లో కులమత (పొంతభేదాలు ఎన్ని అనర్థాలు తెచ్చిపెచ్చన్నాయో, భిన్న ప్రాంతల్లే ఆర్థిక పరిస్థితు లెలా ఉన్నయో ఆయన చిత్రించాడు. అప్పటి రాజకీయ సామాజిక స్థితికి ఈ యాత్రా చరిత్ర అద్దం పద్దింది. మరి అలాంటి గ్రంథం పుట్టలేదు. అంతకుముందు తెలుగులో లేదు.

ఒక్క తెలుగుదేశాన్ని గురించి ఆయన రాసినవి చాలు. వుప్పాడలోని బెస్తలు పుట్టినప్పది నుంచి చచ్చే దాకా ఎలా అప్పుల పాలయినారో ఆయన మాటల్లో చూదండి. "వీరి యిండ్లలో మొగవాదు పుట్టితే తల 1కి రూ. 1½ సరకారువారికి తీరువ యివ్వవలసినది... యా బోయట్టీలు.... మొగవాండ్ల నిమిత్తము పన్ను సహా యిచ్చుకుంటారు... అప్పులు మిక్కటమయితే తీర్చదానికి దేశాంతరములకు జతలుగా కలిసి వచ్చి బోయా కొలువుచేసి మళ్ళీ దేశమునకు వచ్చి చేసియున్న అప్పులు తీర్చుకుంటూ వుంటున్నారు.... నాతో వచ్చిన బోయాలలో యిద్దరు యిదేశము వదిలి బహుకాల మౌటచేత వారి భార్యలు వారిని గుర్తుపట్టలేకపోయినారు..." (పే.337, 338). ఇలాంటి ప్పుదయ విదారక విషయాలెన్నో ఉన్నాయి ఈగ్రంథంలో. మతం పేరిట జరిగే దుర్మార్గాలను కూడా ఆయన వదిలిపెట్లకుండా చెప్పాదు.

తననాటి వాదుక భాషలో సమకాలిక జీవిత దౌర్భాగ్యాలనూ, తన పోషకుల వంచనాళిల్ఫాన్స్ తన బలపానతలనూ నిర్వికారంగా రాయగలిగిన రచయిత ళ్లాఘనీయుడు. చరి(త, రాజకీయం, సమాజ పరిస్థితి, ఆర్థిక పరిస్థితి, ఆచారవ్యవహారాలూ, భాషాభేదాలూ వాటి విలక్షణతలూ అప్పటి రవాణా సౌకర్యాలూ - ఒకటేమిటి - రకరకాల వాస్తవాలను తెలుసుకోదలచిన వారందరూ చదిచి తీరవలసిన పుస్తకమిది. [బిటిష్వాళ్లు అప్పటికీంకా మొత్తం భారతదేశాన్స్తి అదుపులోకి తెచ్చుకోలేదు. భారతజాతి ఎన్నివిధాల పతనదశలో ఉందో ఈ (గంఢం రూపుకట్టిస్తుంది. ఆయన [బిటిష్ రాజభక్తి మాత్రం అచంచలం. రచయితగా, విద్వాంసుడుగా, శ్యాగమూర్తిగా పేరుమోసిన వీరాస్తామయ్య తన వెంట రెండు వందల మందికి యాత్రావకాశం కల్పించాడు. వైద్యంచేసి పరిచారకులను బతికించుకున్నాడు. తెలుగుదేశంలో - ముఖ్యంగా హైదరాబాద్, కర్నూలు నవాబుల రాజ్యంలో, కళింగ[పాంతంలో జమీందారీల్లే జరుగుతున్న ఆగదాలను వివరించాడు. సాహితీపరులేగాక చరిత్రాభిమానులు కూడా చదిచి తీరవలసిన మహారచన యిది.

2.2.1992

# మొదటి ఎత్తు - అనువాదం : దాక్షర్ ఆర్. నాగేంద్ర

మేధాశక్తిని పరీక్షించే, దానికి పదును పెట్టే అద్భుత (క్రీద చదరంగం / చతురంగం. సహాసాబ్దాలుగా భారతదేశంలో రాజుల నుంచి పేదల దాకా అభిమానించిన విద్య ఇది. జూదం కాదు – పులిమేక, పాచికలాటల్లాగా. 16వ శతాబ్దంలో శ్రీకృష్ణదేవరాయలు అభిమానించాదు. బొద్దుచెర్ల తిమ్మన అనే వ్యక్తి పందమంది రాజుకు తోద్పద్చా ఆడి గెలిచేవాదని ఒక చాటుపు చెప్తుంది. శ్రీపాద సుబ్రహ్మణ్యశాస్త్రిగారు ఈ జాతీయ (క్రీద నౌక అద్భుత కథానికలో వర్ణించారు. నిన్నమొన్నటిదాకా తెలుగు పల్లెటూళ్లలో ఇది నిత్య (క్రీదగా ఉందేది. మన పద్ధతికీ అంతర్జాతీయ విధానానికీ కొన్ని భేదాలున్నాయి. మన 'మస్తు ఆటలో 'జంతుపులు' లేనిరాజుతో ఆటకొనసాగదు. మన రాజుతో గుర్రమెత్తంది, ఒకేఒకసారి. 'వెళ్లేదారిలో (en passant) బంటు ఎదిరి బంటును చంపటం దేశవాళీ ఆటలో లేదు. ఇలా అనేక భేదా లున్నాయి.

ఇప్పటికీ మన పల్లెటాళ్లలో 'తోసిరాజు, తెరచి రాజు, ఉయ్యాలచేరు' మొదలైన పద్ధతులతో మంత్రి, ఏనుగు, గుర్రం, శకటం లేకుండా ఎదిరితో ఆడతామనే పెద్దలున్నారు. చదరంగం బల్లెమీద 'పగ' లేకుండా ఎన్ని మంత్రులను, గుర్రాలను నిలపగలవని పిల్లలను రెచ్చగొట్టి ఆడించేవాళ్లున్నారు. అయినా ఎందుచేతనో ఈ ఆట మధ్యకాలంలో [పశస్తికి రాలేదు. విశ్వనాథ్ అనంద్ పుణ్యమా అని మళ్లీ చదరంగమాట పుంజుకొంటున్న రోజుల్లో ఇంతమంచి పుస్తకం వెలువడటం ముదావహం.

మంత్రి/ రాజీ, శకటం / ఒంటె వంటి పర్యాయపదాలు భిన్న (ప్రాంతాల్లో వాదుకలో ఉన్నా ఆటతీరు ఒక్కటే. చదరంగం మీద రష్యన్, ఇంగ్లీషు భాషల్లో వేనవేల (గంథాలున్నాయి. గజీతశాస్త్రం మీద ఆధారపడ్డ ఈ ఆటకు సిద్ధాంత ప్రాతిపదికను, ఎత్తుల తారతమ్యాలను, బలగం బలాబలాలనూ వివరించే (గంథాలు తెలుగులో ఉన్నట్లు లేదు. ఈ (గంథం ఆ లోపం తీరుస్తున్నది. ఇందులో 742 బొమ్మల ద్వారా ఆటలోని పట్టలెలా ఉంటాయో వివరించారు. 65 అభ్యాసాలున్నాయి పాఠకుల కోసం. అనుబంధంలో వాటికి జవాబు లిచ్చారు. రకరకాలుగా ఆట మొదలుపెట్టడంలోని లాభ నష్మాలను, వ్యూహ విధానాలను, ఆటలో పాటించవలసిన నియమాలను, ఆట ఎలా సాగుతున్నదో కాగితం మీద సంకేతాలతో రాసుకొనే పద్ధతులను, ఆట చరమదశలో ఎన్నెన్ని రకాల సమస్యలు వస్తాయో వాబిని ఎలా పరిష్మరించాలో చెప్పే వివరణలను ప్రభ్యాత రష్యన్ (క్రీదాకారుడు సాకోల్స్కే అసంపూర్ణంగా రాయగా, తరవాతి అవిష్కరణలను చేర్చి ప్రెయిన్ ససీర్ పూర్తిచేసిన ఈ (గంథాన్ని 'రాదుగ' ప్రచురణాలయం వారు చక్కని తెలుగులో సులభ(గ్రాహ్నంగా అందించారు. వారిని ప్రశంసించాలి.

భాష ఎంత సులభంగా ఉందో, రచన ఎంత స్పష్టంగా ఉందో, ముద్రణ, బౌమ్మలూ అంత చక్కగా ఉన్నాయి. మన దేశీయ పద్ధతి మాత్రం లేదిందులో. అంతర్జాతీయ చతురంగ క్రీదా విధానాలు సోదాహరణంగా ఇచ్చారు. అనువాదం సాఫీగా నడిచింది. ధర కారుచౌక అనే చెప్పాలి. క్రీదాభిమానులేగాక శాస్త్రగ్రంథాలు తెలుగులో రావాలని కోరుకొనే వాళ్లు కూడా చదవదగ్గ గ్రంథం. శాస్త్ర రచన ఎలా సులువుగా ఆకర్మణకరంగా ఉండాలో, ఉందగలదో ఈ గ్రంథం నిరూపిస్తుంది.

22.3.1992

#### మహాభారత చరిత్రము

#### - పెంద్యాల వేంకట సుబ్రహ్మణ్యశాస్త్రి

దాదాపు 60 సంవత్సరాల క్రితం ఆంధ్రసాహితీ ప్రపంచంలోనూ ఆస్తిక ప్రపంచంలోనూ అల్లకల్లోలం పుట్టించిన ఈ పరిశోధక గ్రంథాన్ని దాదాపు దశాబ్దం సాగిన పరిశోధన ఫలితంగా పెంద్యాల సుబ్రహ్మణ్యతాడ్రిగారు 1928లో ప్రచురించారు. 1933లో పునర్ముదణభాగ్యం కలిగిన ఈ గ్రంథాన్ని విశాలాంధ్ర ప్రచురణాలయంవారు మళ్ళీ ముద్రించి లోకోపకారం చేశారు. ఇప్పటిలా విశ్వవిద్యాలయాలూ, పీఠాలూ, పీఠాధిపతులూ లేని రోజుల్లో ఒక సనాతన పండితుడు, గ్రంథాలయ సౌకర్యంకోసం కళాశాలోద్యోగం మాని ఉన్నత పాఠశాలోద్యోగం చేసిన ఒక పరిశోధకుడు, భారతం వంది మహేతిహాస్పతులు సంపాదించి, శాస్త్ర గ్రంథాలను అవలోకనం చేసి, దానిలోని లోటుపాట్లను ఎత్తిచూపాడు ఈ శతాబ్ది మూడో దశకంలో. గ్రంథపఠనంవల్ల కందిజబ్బు వస్తే అది దైవదూషణ ఫలితమని ఎందరెన్ని చెప్పినా ఆధునిక విజ్ఞానమే తనకు రోగవిముక్తి కలిగించగుందని నమ్మి, ఆచరణలో నిరూపించా దాయన.

కట్టమంచి రామరింగారెడ్డి, సర్వేపల్లి రాధాకృష్ణన్, బ్రొఫెసర్ కీత్వంటివారు ఆయన వాదాలను సమర్థించారు. శ్రీపాద కృష్ణమూర్తిగారి వంటి పండితకవులు విమర్శగంథ రచనతో సరిపుచ్చుకోక పెంద్యాలవారిని కోర్టుకీడ్చి భంగపద్దారు. ఇప్పటి హేతువాద దృకృథం ఆయనకుందో లేదోగాని తార్మిక దృకృథంతో ఆయన చేసిన నిరూపణలు నాటికీ నేటికీ కాదనలేనివి అనేకమున్నాయి. భారతం నేటి రూపంలో మూడోదశలో పరిణమించిందని ఆయన నిరూపించాడు. అది పంచమవేదం ఎందుకయిందో వివరించాడు. వైయాసికీ సంహితామాత్రం కాదన్నాడు. వ్యాసరచనకు 'జయ'మనే పేరు. దానికి నరనారాయణలిద్దరూ నాయకులే. దాన్ని మూడు సంవత్సరాల కాలంలో భారత యుద్దారంభం దాకా ఉన్న ఇతివృత్తంగా వ్యాసుడు 8,800 శ్లోకాల్లో రచించాడు. వ్యాస శిష్యుడైన వైశంపాయనుడు ఉపాఖ్యానాలు లేకుండా దాన్ని 24,000 శ్లోకాలుగా విస్తరించి 'భారత' మన్నాడు. అలాగే సుమంత, జైమిని, శుక, పైల మహార్పులు విడివిడిగా భారత సంహితలు రచిస్తే, జైమిని రాసిన అశ్వమేధపర్వ మొక్కటే మిగిలింది. వైశంపాయన గ్రంథమే మొత్తం మిగిలిం దీనాటికీ. 'జయం'లోని విశేషాలతో, సౌతి, శౌనక, జనమేజయ వైశంపాయనుల ప్రశ్నోత్తరాలతో, ఉపాఖ్యానాలతో అది 'మహా భారతం'గా లక్షశ్లోక పరిమితమయింది. (క్రీస్తుపూర్వం 5వ శతాబ్దినాటి భాసుడి నాటికి ఇప్పటి భారతరూప మేర్పడింది. అందువల్లే అతడు ఆరణ్యపర్వం నుంచి శల్యపర్వం చివరిదాకా జరిగిన కథను నాటకాలుగా మలిచాడు. మహాభారతం సృజనాత్మకరచన కాబట్టే అప్పటి భాసుడినుంచి నిన్నమొన్నటి త్రిపురనేని రామస్వామి చౌదరిగారి వరకూ తమకు తోచిన విధంగా కథను మార్చి రాయగలిగారు.

మహాభారత యుద్ధం క్రీస్తుపూర్పం 16వ శతాబ్దిలో కురుక్షేతం నుంచి అలహాబాదు దాకా పిస్తరించిన ప్రొంతంలో జరిగిందని పెంద్యాలవారి నిరూపణ. క్రీస్తుపూర్పం 12వ శతాబ్దిదాకా (శాకటాయనుడి కాలందాకా) శ్రీశృష్ణట్ని మహావీరుదుగా మా(తమే పరిగణించారని, పాణిని నాటికి (క్రీ.పూ. 6వ శతాబ్ది) 'వాసుదేవ' కృష్ణదు భగవదవతార మైనాడని, పతంజలినాటికి అర్ముసుడు పూజాస్థానం పోగొట్టకున్నాడనీ ఆయన వాదన. శాంతిపర్వంలో పేర్కొన్న సాళ్వతావతార మేదో నేటికీ తెలియటంలేదన్నాడు. వ్యాసుడు నిషాదుడని, డ్రోణుడు జారిణీ పుత్రుడని, విదురుడు బానిస కొడుకని, భీష్యుడి బ్రహ్మచర్యం అనుమానాస్పదమని కుమారిలభబ్లే చెప్పాదని, డ్రోణుడు అశ్వత్మామకు పట్టంకట్టాలని ఉభయపక్ష చిధ్వంసం చేశాడని, కుంతి కర్ముణ్ని తొమ్మిదినెలలు మోసి కన్నదని దేవీభాగవతం పేర్కొంటున్నదని ఆయన సాక్ష్యాలు సేకరించాడు.

సర్పయాగం అవైదికమని, అది నాగజాతిని ఆర్యులు ధ్వంసం చేయటానికి నిదర్శనమని వాదించాడు. శ్రీకృష్ణుడు చంపిన 'పూతన' రాక్షసికాదు. అదో బాలారిష్టమని సు(శుతసంహిత వివరించిందని, ఆ రోగం నుంచి బయటపడటమే చంపటమని అతిశయోక్తిగా చెప్పారన్నాడు. ఇప్పటికీ జాతకర్మ సమయంలో, మంత్రపన్నాల్లో, ఏకాగ్సికాండలో బాల్యపీడలుగా సోకుడు రోగాలుగా పేర్కొన్నవాటినే శకటాసుర వధ, ఉలూఖల బంధనాదులుగా వర్ణించారేగాని అవిరాక్షస విజయాలు కావన్నాదు. భారతం మొత్తం 13 స్థలాల్లో (దౌపదీ పరాభవ ప్రస్తావనవస్తే పదింల్లో కచగ్రహణ, సభాపవేశ, దూషణలనే (ప్రస్తావించారుగాని వస్ర్రాపహరణ విషయం రాలేదు కాబట్టి ఆ విషయం అబద్ధమని తేల్చాడు. భాస, క్షేమేంద్ర, భారవ్యాదులు వస్ర్రాపహరణం సంగతే చెప్పలేదని, ఆరణ్యపర్వంలో సంబంధ, గౌరవ, సఖ్యాలవల్ల మాత్రమే (దౌపది శ్రీకృష్ణడికి రుణపడ్డట్లు చెప్పిందిగాని మానరక్షకు దనలేదని వాదించాడు.

పాందవు లదిగిన అయిదూళ్ళలో కుశస్థలం కర్ణుడు యాదవులనుంచి పుచ్చుకున్నది. మాకందీ వారణావతాలు (దోణుడు పాంచాల (దుపదుడి నుంచి లాక్రౌన్సవి. తనవికాని ఊళ్ళను దుర్బోధను డివ్వలేదని తెలిసి అలా అడిగారని, అది కైజరు మొదటి (ప్రపంచ యుద్దానికి ముందు చేసినవాదం వంటిదన్నాడు. రాజసూయ యాగంలో శిశుపాలుణ్ని విశసనం చేశారని, అశ్వమేధం చేయవలసిన అవసరంగాని యోగ్యతగాని శాస్త్రప్రకారం ధర్మరాజుకు లేదన్నాడు. అప్పట్లో వ్యభిచారం, తాగుడు, జూదమాడటం సంఘ దృష్టిలో నేరాలు కావన్నాడు. నిజాని కది కురుపాంచాల యుద్ధమనీ, సంకరులందరూ కలిసి గెలిచారనీ వాదించాడు.

తిలక్, దాంగే, సురవరం ప్రతాపరెడ్డి వంటి వారెందరో భారత రామాయణ విమర్శలు రాశారు. కేవలం మహాభారత మూలగ్రంథాన్ని శాగ్రదృష్టితో, తర్మదృష్టితో పరిశీలించి, అందులోని పరస్పర విరుద్ధాంశాలను ఎత్తిచూపిన మొదటి తెలుగువాడు పెంద్యాల వేంకట సుణ్రహ్మణ్యశాస్ర్రి. మహాభారతం విజేతలు వాస్తవాన్ని వర్రీకరించి రాయించుకున్నదేనని ఆయన వాదం. రచన అప్పటి సరళ (గాంథిక భాషలో ఉన్నా ఆ మూలం చదివిస్తుంది. ఈనాటి పరిశోధకులు గమనించి నేర్చుకోవలసిన విధానాలు ఇందులో ఎన్నో ఉన్నాయి. వాద్రపతివాదా లుంటాయి. కానీ వాదపద్ధతి ప్రధానమనుకొనే పరిశోధనలు ఇప్పటిలా శిక్షణాది సౌకర్యాలు లేని రోజుల్లో వాటిని ఎంత నిష్పాక్షికంగా నిర్దుష్టంగా చేయపచ్చో ఈ గ్రంథం చదివయినా తెలుసుకొంటే ధన్యులపుతారు. గ్రంథ విషయం నచ్చినా నచ్చకపోయినా పెంద్యాలవారు చూపిన ఉపపత్తలను, నిదర్శనలను, తర్మపద్ధతులను కాదనటం అసాధ్యం. చదివితీరవలసిన మహారచన ఇది.

12.7.1992

# అభ్యుదయ కవిత్వంలో ఆరుద్రత

#### – దాక్టర్ ఆర్. నరసింహారావు

నాగార్జన విశ్వవిద్యాలయంనుంచి పిహెచ్.ది. పట్టం పొందిన సిద్ధాంత వ్యాసమిది. దీనికి తెలుగు విశ్వవిద్యాలయంవారి ఆర్థిక సహాయం లభించింది. ఇదీవలి కాలంలో భాగవతుల సదాశివ శంకరశాస్ర్రి (ఆరుద్ర) మీద వెలువదుతున్న అనేక సిద్ధాంత వ్యాసాల్లో ఇదొకటి. పరిశోధన గ్రంథం కాబట్టి ఎంపిక చేసుకొన్న రచయిత మీద ఆరాధన భావంతో రచన సాగటం పరిపాటే గాని ఇందులో కొన్ని సాధారణ లక్షణాలతోబాటు కొన్ని అసాధారణ విషయాలు లేకపోలేదు. ఆరుద్ర 'ఆరో రుద్రుడు' (పే.7) అని రచయిత అభివర్ణించారు గాని మొదటి అయిదుగు రెవరో చెప్పలేదు. ఆరుద్ర కవితలో అతడి లక్షణమైన 'ఆరుద్రత' ఉందటంలో ఆళ్చర్యం లేదుగాని అది శీర్షికలో భాగం కావటమే వింత. జపాసువాదు విశాఖ మీద బాంబుదాడి జరిపాదని రచయిత ప్రగాఢ విశ్వాసంతో చెప్పటం (పే. 296) అపరీక్షితం. 'లోహ విహంగాలు' అనే రచన "శ్రీశ్రీకి నచ్చిందట" (పే. 296) అనే ప్రసంగం సందేహ పూర్వకం – అనుమానాస్పదం.

కొన్ని అఫూర్వ ప్రసంగాలు – సాధారణంగా సిద్ధాంతవ్యాసాల్లో కనిపించనివి – ఈగ్రంథాలలో కనిపించటం విశేషం. ఉదాహరణకు "... అతనే మాత్రం ఉదుక్కోకుండా వెటకారపు పేరునే బీరుదుగా భావించి శాశ్వతంగా స్వంతం చేసుకున్నాడు (పే.3)" అనేది ఇందాకా అది నక్షత్ర నామ మనుకొనేవాళ్ళకు కనువిష్పు. అలాంటివే "శ్రీ.శ్రీ (ప్రాసల్లో సహజత్వం ఉంటే ఆరుద్రలో ప్రాసకోసం కొన్నిహోట్ల పదాల బనాయింపు కనిపిస్తుంది" (పే.298). "శ్రీ.శ్రీ మంటలుమందే సూర్యుడయితే – ఆరుద్ర చమక్కుమనే నక్షత్రం" (పే.300), "అంత్యప్రాస ఆరుద్ర ముద్ర అని అందరూ అనుకుంటారుగాని అది అసలు పఠాభిముద్ర" (పే.338) వగైరాలు. ఈ పాటి నిష్పాక్షికత సిద్ధాంతగ్రంథాల్లో అరుదు.

సిద్ధాంత (గంథంకాబజ్జీ పాత్చాత్య సిద్ధాంతాలను, ఇతరకవుల విమర్శభావాలను వివరించారు. కావలసినన్ని కర్మణి (ప్రయోగాలు – సగటున పేజీకి పది – కనిపిస్తాయి. సంగీత కుర్చీలాట (పే.281) వంటి అపూర్ప (ప్రయోగాలుందటం కూడా సహజమే. రచయిత "ఆరుద్ర సహజంగా తీవ్రవాద కమ్యూనిష్టు చైనా అభిమాని" (పే.255) అని తేల్చుకొనేముందు అయన కెనెడీ మీద రాసిన పద్యం, భారతదేశంలో అమెరికావాదు 'ఉపకార' బుద్ధితో రేడియోస్టేషన్లు స్థాపిస్తానంబే సమర్థించటం వంటి చిన్న రచనలను కూడా పరీక్షించి ఉంటే బాగుండేది. అలాగే సాహిత్యోప నిషత్ (పే.119–135) రాతప్రతి ఎవరి దగ్గర ఎందుకుందో పరిశీలిస్తే మరింత బాగుండేది. ఆరుద్ర ఆంగ్ల బిడ్రాలను గురించి (పే.299, 330), (పతీక వాదం గురించి (పే.102–110) విఫులంగా చర్చించినవారు, ఆయన కవిత చమత్మారవంతమే గాక ధ్వనిప్రధానం (పే.300) అనటం పరస్పరం విరుద్ధ (ప్రసంగమనిపిస్తుంది. ఆరుద్రను ప్రభావితం చేసినవారిలో రావూరి దొరస్వామి శర్మగారిని కూడా చేరిస్తే చరిత్ర కొక సమగ్రత వచ్చేది. అవన్నీ లేకపోయినా కొంత ప్రత్యేకతను సాధించిన రచయిత అభినందనీయుడే. సాహితీజిజ్ఞాసువులు చదవదగిన పుస్తకం.

27.9.1992

# లలితకళా పదకోశం

సంగి చీమకుర్తి శేషగిరిరావు, తిరుమల రామచంద్ర, వజ్ఞ త్రీనివాసశర్మ ముగ్గరు దిగ్దంతులవంటి పండితులు సిద్ధంచేసిన ద్విభాషానిఘంటు విది. అట్టమీద నయినా చెప్పలేదుగాని ఇది ఇంగ్లీషు – తెలుగు నిఘంటువు. ఇందులో చిత్రశిల్పకళా పారిభాషిక పదాలున్నాయని, 'ఇదివరకు తెలుగులో వెలువడిన లలితకళా (గంథాల్లోని కొన్ని పదాలను సంపాదకులు స్వీకరిందా'రని, 'అవసరమైనపుడు పాత పదాలతోపాటు కొత్తపదాలకు రూపకల్పన చేసి పదకోశంలో చేర్చా'రని భూమికాకర్తలు వివరించారు.

సంగీత సాహిత్య సృత్యాదులు కూడా అందులో ఉన్నాయనీ, శిల్ప చిత్రలేఖనాలు మాత్రమే 114 🗤 బుదరాజు రాధాకృష్ణ లలితకళలు కావనీ విన్నాం. కేవలం శిల్ప చిత్రలేఖనాలకు సంబంధించిన పదాలున్న కోశం లలితకళలన్నింటికీ నిఘంటువనటం న్యాయంకాదు. ఏ నిఘంటుకర్త అయినా తన సంకలనా నికి ఆకరగ్రంథాలేవో, ప్రమాణాలేవో, సంకలన సూత్రాలేవో వివరిస్తాడు. ఈ సాధారణ కర్తవ్యాన్ని కూడా సంకలనకర్తలు నెరవేర్చలేదు. ప్రాకృత గ్రంథాలనుంచి ఈ పండితులు పదాలు సేకరించి నట్లందిగాని, సుప్రసిద్ధరవనలైన అభిలషితార్థచింతామణి, సమరాంగణ సూత్రధారాదులనుంచి సేకరించినట్లు లేదు. భాషలో ప్రయుక్తమైన మాటలనుగాక తాము 'కల్చించిన' పదాలను కోశంలో ఆరోపాలుగా ప్రదర్శించటం నిఘంటు నిర్మాణ మూలసూడాలాకి విరుద్ధం. 'Commission Internationale del'Eclairage వంటి (ఫెంచి పదాలకు 'ఉద్దీపన' సంబంధి అంతర్హాతీయ' పాంటి కృతకానువాదా లెందుకు రాశారో తెలియదు. Engraving అనే మాటకు 'రేఖాశిల్పం, అధిరేఖనం, సంరేఖనం' అనే మూడు 'తెలుగు' పర్యాయపదా లిచ్చారు. Opacifier అనే ఆరోపానికి 'కాంతిరోధకి'' అనే పర్యాయరూపమిచ్చి ''మార్తవములలే ద్యుతికములను కాంతి నిరోధకాలుగా చేయటానికిగాను వాడే అనుణద్ధం'' అనే వివరణ ఇచ్చారు. మార్తవం, ద్యుతికం, అనుణద్దం – అనే మాటల అర్ధాలకోసం ఇతర నిఘంటువులను చూసినా ప్రయోజునం లేకపోయింది. నిఘంటువులో చిత్రపటాలను, రేఖా చిత్రాలునా ఏ నియమం ప్రకార మిచ్చారో తెలియదు.

ముగ్గరు పండితులు నిఘంటు నిర్మాణ సూత్రాలతో సంబంధంలేకుండా ఒక ప్రణాళిక లేకుండా, ఆకరాల వివరాలు లేకుండా, ఆధారగ్రంథప్రస్తావన లేకుండా కోశనిర్మాణం చేసిందీ, ఒక విశ్వవిద్యాలయం ఇటువంటి కృతకనిఘంటువును ప్రచురించిందీ బహుశా ఇదే మొదటి పర్యాయం కావచ్చు. తెలుగుభాషలో వెలువడ్డ శిల్పచిత్రలేఖన శాగ్రరచనలతో నిమిత్తం లేకుండా, లలితకళలన్నిటి పేరిటా వాటికి సంబంధించిన పారిభాషికాలూ వాటి అర్థవివరణా లేకుండా ప్రచురించిన కృత్రమనిఘంటు విది. నిఘంటు నిర్మాణం ఎలా చేయగూడదో తెలుసుకోవటానికీ ఇంతకన్నా (ప్రామాజికమైన, 'దోషప్రకరణానికి' లక్ష్యాలు కావలసినవారికి ఇంతకన్నా పనికివచ్చే, నిఘంటువు మరొకటి లభించటంకష్టం.

1.11.1992

#### తెలుగు కవిత - లయాత్హకత

#### - దాక్టర్ సి. నారాయణరెడ్డి

భాష, భావం, అర్ధం వంటివాటికి ప్రాముఖ్యంలేని (చెక్క) భజన సంప్రదాయం తెలుగు దేశంలోనూ ఉంది. తమిళ సోదరులు త్యాగరాయ కృతులను పాడేటప్పుడు ఈ సంప్రదాయరేశం ప్రతిధ్వసిస్తుంది. దీపస్తంభం చుట్టా ప్రదక్షిజీస్తూ (మందుకొట్టి) చిందులు వేసే భక్తులు "గోపాల కృష్టుడు పక్షి, గోవిందకృష్టుడు పక్షి" అని తాళలయబద్ధంగా పాద్తారు. మూదోకాలంలో పాడిపాడి అలసిపోతున్న సమయంలో "వాహన మెక్కె" అని పాట పూర్తిచేస్తారు. వారి భక్తిని శంకించ నక్యరలేదు. స్పరమాధుర్యాన్ని పరిగణించ నక్యరలేదు. వారు ఆరాధించే దేవుడు మొదట పక్షిగా తరవాత పక్షివాహనుడుగా పరిణమించటం భాషాభిమానులకు బాధాకరంగా ఉంటుంది. సరిగ్గా ఈ సంప్రదాయ ధోరణిలో వెలువడిన కవితావిమర్శ ఈ గ్రంథంలో సాహితీ పీఠాధిపతుల దయావిశేషంపల్ల లోకులకు తెలియవస్తున్నది.

#### పదకవితా వైజయంతి

#### - దాక్టర్ పొన్నా లీలావతమ్మ

**ఇం**తకుముందు చిన్నా పెద్దా పత్రికలలో వ్యాసాలుగానూ ఆకాశవాణి ప్రసంగాలుగానూ కనిపించిన, వినిపించిన వాటిని రచయిత్రి ఈ రూపంలో వ్యాససంపుదిగా ప్రచురించారు. అందుకు దాదాపు ముప్పై పేజీల ప్రశంసలు కూడా పొందారు. తిరుమల తిరుపతి దేవస్థానం వారూ తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వారూ (గంథప్రచురణకు ఆర్థికసహాయ మందించారు. వ్యాస రచనానుభవం సంపాదించటానికి తాను చేసిన కృషిని "వ్యాసపరామర్శ కృతజ్ఞతా సుమాంజలి" అనే పరిచయ భాగంలో విశదీకరించారు. ప్రచురించిన 50 వ్యాసాల్లో 37 అన్నమయ్యను గురించినవి. తక్సినవి త్యాగరాజు, ముత్తస్వామి దీక్షితులు, శ్యామశాట్రి, రామదాసు, క్షేత్రయ్య పగైరాలకు సంబంధించినవి. అన్నమయ్య సంకీర్తనలతో తనకున్న అనుబంధాన్ని ప్రత్యేక వ్యాసంగా (22) వెలువరించారు. ఆయన వాడిన ప్రత్యామ్నాయాలను కూడా సోదాహరణంగా ప్రకటించారు.

వాగ్గేయకారుడుగా అన్నమయ్యకు ప్రశస్తినీ, తెలుగు సాహిత్యంలో ఆయనకున్న స్థావాన్నీ ఎవరూ కాదనలేరు. అయితే ఈ వ్యాసపరంలో ఆయనకున్న 'సామాజిక చైతన్యాన్ని' (12), ఆయన చేసిన 'ప్రజాబోధ'ను (26), 'సంఘ సంస్కర్త'గా అయన ఉన్నతిని (28), 'సమతా వాది'గా ఆయన ప్రశస్తిని (31), అచ్చు తప్పుతో 'మినిఫెస్ట్ర'గా విషయసూచికలో కనిపించినా (గంథంలో 'ఫెమినిస్ట్ర'గా ఆయన ప్రసిద్ధిని (36) కూడా చర్చించటం విద్దూరమనిపిస్తుంది. ఈ మాటల కివ్పటి సాహితీ ప్రపంచంలో ఉన్న ప్రత్యేకార్మాలను ఆమె గమనించినట్లు లేదు. ఉదాహరణకు 236, 261, 93 వగైరా పేజీల్లో అన్నమయ్య రాజారామమోహన్ రాయ్, కందుకూరి, గురజాడ వగైరాలకు మార్గదర్శకుడయినట్లే ఆమె చిత్రించారు! 'ఫెమినిస్తు'గా అయనను ప్రశంసిస్తూ రచయిత్రి చేసిన ప్రసంగం పృదయ విదారకం. "అన్నమయ్య దైవవశాస ఇద్దరు స్ట్రీలకు భర్త అయినా ఏనాడూ వారిని బాధపెట్టినట్లుగానీ పొరపాటున కించపరచినట్లుగానీ అన్నమాచార్య' జీవితచరిర్రతో ఎక్కడా చెప్పబడలేదు... తిమ్మక్క... తన భర్తగారి పేరు చెప్పుకున్నదంటే అన్నమయ్య తన స్రీపట్ల చూపిన అనుకూల్యత ... గమనించవచ్చు... అన్నమయ్యా... మానవతావాది'' (పే.293, 294) ఇటువంటి ప్రసంగాల వల్ల కసీసం ఇద్దరు భార్యలు లేకపోతే ఫెమినిస్టు కాలేదేమోనన్న అనుమానం కలుగుతుంది. ఎందుకో ఈపిచ్చి ప్రపంగం?

అన్నమయ్య కీర్తనలు పధ్నాలుగు వేలని ఒకసారి, పదిహీను వేలని మరోచోట విరుద్ధ ప్రసంగాలు కనిపిస్తాయి. భిన్న కాలాల్లో భిన్న సందర్భాల్లో రాసిన వ్యాసాలు కాబట్టి పునరుక్తులు మెందు. ఈ గ్రంథం చదివిన వారికి అన్నమయ్య సర్వలక్షణ సంపన్నుడయిన సర్వజ్జదని చాటాలనే ప్రయత్నంలో అనేక విపరీత ప్రసంగాలు చేసిన రచయిత్రి నిజానికి ఆయనకు అపచారమే చేస్తున్నదనిపిస్తుంది. "ఆర్ధ్ర పూరితంగా" (పే. 408) రాసిన రాతలు ఇలాగే ఉంటాయి. వాటిలో పరిణతి కనిపించదు. భక్తులు చదివి తరించవచ్చు.

యువభారతి రజతోళ్ళవ సందర్భంలో ఆ సంస్థకు మేనమామలాంది (మీ/1) సినారెగారిచ్చిన నాలుగు మహోపన్యాసాల కిది (గంథరూపం. ఇందులో కోపాల 'దర్శనానికి' నారాయణరెడ్డిగారి 'అన్వయ'మని ఇద్దరాచార్యులు సెలవిచ్చారు (పే. VIII). "తాశాంతరాళవర్తీ యః కాలోల\_సౌ లయనామకః" అన్న కోపాల నిర్వచనను "తాశాల అంతర్గతమైన కాలం లయ" అని అనువదిం చిన సినారెగారే "లయ అంటే తాశమే" అని వ్యాఖ్యానించారు (పే. 6). "నృత్తం తాళలయాశ్రితమ్" వంది ప్రతిపాదనలలో తాళలయలు భిన్నాలన్న భరతుట్ని విశ్వసించాలో, ఈ నూతన వ్యాఖ్యాతను నమ్మాలో తెలియదు. 'ఆయన బుర్రలో / కదుపులో అన్నీ ఆలోచనలో అనే తెలుగు వాక్యాన్ని ఈపద్ధతిలో అన్వయిస్తే బుర్రే/ కదుపే ఆలోచన అని అర్థం చేసుకోవా లన్నమాట!

లౌకిక సంస్మతాన్నే ఇలా అర్థం చేసుకున్న విద్వాంసులు వైదిక సంస్ప్రతాన్ని విపరీతంగా వ్యాఖ్యానించలేరా? అందుకే "మండ్రతాలు తాళబద్దం" (పే.1) అని కనిపెట్టారు. "మండ్రంలోని మాడ్రల సర్ధబాటు" (పే.11) ద్వారా లయాత్మకతను సాధించవచ్చన్నారు. తాళం కుదరకున్నా లయాత్మకంగా చదవటం అవసరమన్నారు (పే.28). "అపి మాషం మషం కుర్యాత్, ఫందోభంగం నకారయేత్" అన్న లాక్షణికులను స్మరించారు (పే.36). 'పరమవచనం' (పే.70)లో కూడా ఏదో రూపంలో గేయగుణాన్ని కనిపెట్టవచ్చని నిర్ధరించారు (పే.80). "లయ తప్పితే విలయం" (పే.6) అని భయపెట్టారు. గద్యపద్య గేయరూవక సాహిత్యం మొత్తాన్ని "తకిట తకిట"లకు అనుగుణంగా సరిపెట్టాలన్నారు. "కమ–లాకుచ చూచుక…" అని పాదా లన్నారు (పే.44). అలా ఎందుకు పాడి తీరాలో చెప్పలేదు. శబ్దార్థసహితమైన సాహిత్యాన్ని వాటి స్వరూప లక్షణాలతో నిమిత్తం లేకుందా విరిచి భజన సంప్రదాయాన్ని పాదుకొల్పుతున్నారు!

ఇంగ్లీషు కవితను 'stress' ఆధారంగా వర్గీకరించా రన్నారు. కాని 'accent, tone' అనే భాషా లక్షణాలను స్మరంచనయినా లేదు! వైదిక సంస్మతం స్పర్రప్రధానమని గమనించలేదు. "యథేంద్రశత్రు స్పరితోం\_ పరాధాత్" వంటి ప్రసంగాలు విన్నట్లయినా కనపడలేదు. వృత్తగంధి, తాళగంధి, చూర్జికాది వచనభేదాలను శతాబ్దాల కిందటే మన పూర్వులు గమనించి చర్చించారని (గహించలేదు. "మార్చి చదవటం" (పె.25) వల్ల కవితాభాషకూ కవితాత్మకూ జరిగే అపచారం, అనర్థం గుర్తించలేదు. 'రామునితోక - పివరుం డిట్లనియె, లంగూడి' వంటి కల్పనలవల్ల భాషాపచారం జరుగుతుందన్న స్పృహే ఉన్నట్లలేదు. కవితకు రూపంకన్నా శబ్దార్ధపుష్టి ప్రధానమని రచయితకు తోచనేలేదు. లయాత్మకం కానిదీ, తకిట తకిటలకూ, తకథిమి తకథిమి తోములకూ సరిపడనంత మాత్రాన కవితాగుణానికి లోపం లేదని సాహితీ వీఠాధిపతులు గమనించక ప్రసంగించటమే ప్రమాణాలు పడిపోయా యనటానికి నిదర్శనలు.

ఎందవేడిమికి భయపడ్డ నీడలు చెట్ల మొదళ్ళలో తలదాచుకున్నాయని గాథాసస్తశతిలోని ఓ కవితాఖండం. ఈ అద్భుత వర్జన కకిట తకిటలకు అనుగుణంగా లేకపోతే ఉత్తమ కవితకాదా? సాహితీ విమర్శనలోని మూలసూ(తాలకు తిలోదకాలిచ్చిన ఈ విశ్లేషణ కేవలం భజన సండ్రు దాయాన్ని సినిమా సంస్మరిని ప్రతిబింబిస్తుందేమోకాని ఏనాటి సాహితీ విమర్శ ప్రమాణాలకు సరిపడదు. ఈ (గంథాన్ని చదివి పీఠాధిపతుల భాషాజ్జాన (ప్రమాణాలను తెలుసుకొని అనందించెదరుగాక! "సర్ధబాటు" మనస్తత్వం పెంపొందించుకొనెదరు గావుత!

23.5.1993

### జనపంశమ్

# - గుంటూరు శేషేంద్ర శర్మ

జునవంశమ్ – అనే ఈ గ్రంథం 'కావ్యకృతి' వ్యాసభారతానికి హరివంశంలాగా ఈ కవే రచించిన 'ఆధునిక మహాభారతము' అనే తెలుగు గ్రంథానికి అనుబంధకావ్యం. అలాగని 'ఆధునిక మహాభారతస్య అనుబంధకావ్యమ్' అని సంస్మథంలో విశదీకరించారు. వ్యాస వాల్మీకుల రచనలతో గ్రీకు మహాకవి హోమర్ ఇలియడ్తో ఈ గ్రంథానికి పోలిక. రచయిత నేటి తీరున తమ నామధేయాన్ని గ్రంథం ఆట్టమీదగాక గ్రంథాంత కాందాంత గద్యల్లో ప్రిచీనాంధ్ర కవి సంప్రదాయ పద్ధతిలో తెలియజెప్పారు. ముఖచిత్రం కవి ఎవరో నిర్దేశిస్తుంది. భారతీయ సంస్మథికి ప్రతీకగా భగవద్దీతలోని "పరిత్రాణాయ సాధూనాం వినాశాయ చ దుష్మతాం, ధర్మసంస్థాపనార్థాయ సంభవామి యుగేయుగే'' అనే శర్జికాన్ని ప్రత్యేకించి గ్రంథంలో ఉద్ధరించినందువల్ల ఈ కావ్యం ఈయుగంలో ధర్మసంస్థాపన, శిష్టరక్షణ, దుష్టశిక్షణలు ధ్యేయంగా వెలువడిందని ధ్వని.

(గంథం ఋశుకాండ, ట్రమరకాండ, ప్రజాకాండ, చంపూకాండ, యుద్దకాండ, చమత్మారికా కాండ – అనే ఆరు కాండలుగా విభక్తం. దీని కాధారగ్రంథమైన "ఆధునిక మహాభారతము" పర్వాలుగా విభక్తమైతే ఇది కాండాలుగా విభక్తం. ప్రచురణకాలం 1994 అయినా (గంథ భాగాలు భిన్నకాలాల్లో రాసినవే గాని, ఆధారగ్రంథంలోలాగా అనుబంధ కావ్యంలో కాలనిర్దేశం లేదు. ఇందులో పద్యం, గద్యం, గేయం వంటి భిన్న రూపాల్లో కవిత్వముంది. శర్మగారి ఆశుకవితార్రసంగా లున్నాయి. సరససంభాషణశకలా లున్నాయి. ఆధార (గంథంలోని అనేక భాగాలను ఇందులో అక్కడక్కడ ఉద్దరించారు. కవిగారు కవిత్వాన్ని శతమ్నిగా (పే.170) ప్రయోగించిన వైనం చదివినవారికి తెలుస్తుంది.

రచనా కాలక్రమంలోగాని, కవితా విషయభేద నిరూపజతోగాని ఈ కావ్యం వెలువడి వుంటే శర్మగారి కవితా దర్శాలు, భావ విన్యాసాలు, రచనా ధోరణులు ఎలా క్రమపరిజామం పొంది ఇప్పటికిలా వికసించాయో గ్రహించటం సులభమయ్యేది. అయితే కావ్యాన్ని ఆసాంతం చదివిన మీదట పాఠకులు తమంతతామే రూపుకట్టించుకోగలరు. ఇతిహాస పఠన (శమకు తట్టుకోలేని సుకుమారులు ఈ కావ్యపఠనం ద్వారా పర్యాప్రమైన అనందం పొందవచ్చు. పేరు కనుబంధమేగాని ఆధునిక మహాభారతానికిది తాత్చర్యం వంటిది. మొదట ఈ కావ్య పఠనం చేసి, తరవాత ఆధారగ్రంథాన్ని చదివితే బాగుంటుంది. 'శేషేంద్రడాలం' కొంతకు కొంత భాసిస్తుంది.

3.7.1994

# ఎ హిస్టరీ ఆఫ్ తెలుగు రిటరేచర్

#### - దాక్టర్ సాళ్వ కృష్ణమూర్తి

యదరాసులోని ఇనిస్టిట్యూట్ ఆఫ్ ఏషియన్ స్టడీస్ వారు కొన్ని పరిశోధన కార్యక్రమాలు చేపట్టి షు హికోసక, జి.జాన్ సామ్యూల్ అనే ఇద్దరు విద్వాంసుల సాధారణ సంపాదకత్వంలో

# - గుంటూరు శేషేంద్రశర్మ

ఈ గ్రంథానికి "నాదేశం నా ప్రజలు" అనే మరో పేరుందని ఒకటో పేజీలో ఉంది. అట్ల మీదగాని, ముందు పేజీల్లోగాని కవి నామధేయం లేదు. అదో ప్రత్యేకత. అట్టమీది ముఖచిత్రం ద్వారా కవిగారిని గుర్తించవచ్చు. దాన్ని ప్రఖ్యాత (గీకు చిత్రకారుడు గీశాడు. అదో విశిష్టత. 1985లో మొదటి ముద్రణ, 1992లో రెండో ముద్రణ వెలువద్దాయి. 'తృతీయ సంస్కరణ' రూపంలో ఇది 1993లో ప్రచురితం. ఈ భారతాన్ని పదిపర్వాలుగా విభజించారు. వాటిని సర్గలుగా పునర్విభజించారు. 1972–85 మధ్యకాలంలో ఆయా పర్వాలను రచించారు. పర్వా సుక్రమణికకూ వాటి రచనాకాలాలకూ భేదముంది. మొదటిది ప్రజా పర్వము (1975), రెండోది సూర్యపర్వము (1974), మూడోది పశుపర్వము (1976), నాలుగోది ప్రవాహ పర్వము (1976), అయిదోది ఆద్మీపర్వము (1983), ఆరోది (పేమ పర్వము (1980), ఏడోది సముద్ర పర్వము (1979), ఎనిమిదోది జ్యోత్సాపర్వము (1979), తొమ్మిదోది మౌక్తిక పర్వము (1985), చివరిది మయూర పర్వము (1975). సర్తాంతాల్లో ప్రాచీన సంప్రదాయానుగుణంగా 'గద్య'లు రాశారు. వాటిలో రచనాకాలాన్ని సంస్థత సమాసాల్తోనూ అరబిక్ అంకెల్తోనూ నిర్దేశించారు. కవిగారి బిరుదాలుగా "విష్ణవ భాషా విధాత, కవి సేన మేనిఫెస్తో ప్రణీత" అనే వాటిని వక్సాణించారు. "పారాయణం చేయండి. ప్రజలకు వినిపించండి" అని గ్రంథాదిని పాఠకలోకాన్ని ప్రబోధించారు. గ్రంథపఠన ప్రయోజనాన్ని 'ఫలశ్రుతి'లో నిర్దేశించారు. గ్రంథాని కౌక 'అవతారిక'ను కూడా ప్రసాదించారు. ఇది గ్రంథ భౌతిక లక్షణం.

శేషేంద్ర శర్మగారు సంప్రదాయ పద్ధతిలో సంస్మత భాషాభ్యాసం చేశారు. జ్యోతిర్మంత్ర శాస్ర్రాల్లో విశేష పాండిత్యం సంపాదించారు. తొలి దినాల్లో పద్యరచన చేసి తరవాత వచన కవితాధోరణిలో (గంథ నిర్మాణం చేశారు. బాల్య యౌవనదశల్లో కమ్యూనిస్టు కార్యకర్తలతో స్నేహసంబంధాలున్నా కాల[కమాన విష్ణవ భావాలు నచ్చినా విష్ణవకారులు నచ్చక తమదైన ప్రత్యేక విష్ణవ సిద్ధాంతాలను ఈ మహాభారతంలో ప్రతిపాదించారు. వారికి సంస్మతాంద్రేతర భాషా సాహిత్యాలతో విశేష పరిచయముంది. (గంథనామధేయాన్నీ పర్వాల పేర్లమా (గాంథిక రూపాల్తో నిర్దేశించినా సంప్రదాయ వ్యాకరణాల కట్టుబాట్లను ఆయన భాతరు చేయలేదు. వ్యత్పన్నుడు. ఉ[దేకి. భావచి]తకల్పనలో సమర్థుడు. అయినా కవిత్వం "అల్పాక్షరముల ననల్పార్ధరచన"గా ఉందాలనే తాతలనాది సిద్ధాంతాలను ఆయన పాటించలేదు. నిజానికి కావ్య శాష్ట విషయాల్లో ఆయన సర్వతంత సమర్థడుగానే వ్యవహరిస్తాడు. అలాగని పాఠకులు కమంతట తామే గుర్తించగలరు.

తీవ్ర పదజాలంతో విశృంఖల భావజాలంతో తన కవితాత్మను, ఆదర్శాలను, అభి లాషలను, విద్వేషాలను నిస్సంకోచంగా వ్యక్తీకరించగల శేషేంద్ర శర్మగారి ప్రశశ్వరచన ఇది. కావ్య రసాస్వాదనకు మధ్యవర్తుల అవసరం లేదు కాబట్టి సాహితీ (ప్రియులు స్వయంగా చదివి అనందించవచ్చు.

1.5.1994

ఉపయోగకరమో గమనించలేదు. తరవాతి సంచికల్లో ఇటువంటి లోపాలను పరిహరించి పఠనీయత పెంచుతారని ఆపేక్షించవచ్చు. ఇంగ్లీషులో ఇలాంటి గ్రంథం లేసందువల్ల ఇదేశరణ్యం. 31.8.1994

# చైతన్య కవిత (1993) ప్రత్యేక సంచిక

సంపాదకులు : తంగిరాల సుబ్బారావు, ఆర్వీయస్ సుందరం

ఇదాక సాహితీ పత్రిక (?). దీని సంపాదకులు జానపద విజ్ఞానఖనులు. పత్రికా విషయం సంప్రదాయ కవిత. ఇది సాధారణంగా షాణ్యాసికం. ఈ పర్యాయం సాంవత్సరికం. అందులోనూ ఇది ప్రత్యేక సంచిక. పేరు చైతన్య కవిత. ఇందులోని చైతన్యం శేషేంద్రులది. కవిత విశ్వనాథ వారిది. ఈ రెందికీ సంధానకర్తలు సంపాదకులు. దీని ప్రత్యేకత గురుకుల క్లిష్ములయిన మల్లంపల్లి శరభయ్యగారి సంస్మతాంద్ర కవితల ప్రపురణ. దీనికి కృతిపతి ఉన్నారు. విశ్వనాథ వారి 'ట్రష్టయోగి' ఖండకావ్య కృతిపతులు కూడా వారే (సే. VII). వారి మీది ప్రస్తుతులూ అంకిత పద్యాలూ వారి ఫోటో కూడా ఇందులో ఉన్నాయి. దాత లున్నారు. వారికీ ఇటుపంటి మర్యాదు జరిగింది. (ప్రత్యేకితులైన శరభయ్యగారు శేషేంద్రులవారిని (ప్రశంసించిన శ్లోకా లున్నాయి. వారు శరభయ్యగారిని గద్యపద్యాదుల్లో కీర్తించిన విశేషా లున్నాయి. వారి విశ్వనాథ ప్రశంస కూడా ఉంది. పూరకాలుగా(fillers) విశ్వనాథవారి పద్యాలున్నాయి; తప్పితే చాలావరకు శేషేంద్రులవి.

శరభయ్యగారు విశ్వనాథవారిపై తమకున్న ప్రత్యయాన్ని శవథంగా మలిచి రాసిన ళ్లోకార్ధం అట్టమీదా పత్రికలోనూ కనిపిస్తుంది. దాన్ని విశ్వనాథవారు పూరించిన వైనంకూడా అలాగే దర్శనమిస్తుంది. అందులో ఒక చమత్మారముం దన్నారు. శరభయ్యగారికి నత్తివల్ల కకారం పలకదని విశ్వనాథవారు వేశాకోళం చేయాలనే ఉద్దేశంతో (పే.4) తమ ళ్లోకార్ధంలో అయిదుసార్లు కకారావృత్తి చేశారట! పాపం. శరభయ్యగారు పౌరుషనామంగా పెట్టుకున్న 'పావకి' లోనే ఒక కకారముంది. వారి ప్రతిజ్ఞాళ్లోకార్ధంలో మరి నాలుగు కకారాలున్నాయి. అందులో లేని నత్తీ, ఉన్న కకారావృత్తీ విశేషాలు కావన్నమాట! ఈ ప్రసంగం చేసిన సంపాదకుల చమత్భతిభావన సారస్యం అంజలించదగింది. ఈమాట లెవరికి గౌరవాపాదకాలో చెప్పలేం.

శరభయ్యగారు వైయాకరణఖసూచులు. వారు చేయలేని, కలలో కూడా క్షమించలేని ఛందశ్శబ్ద దోషాలన్నిటీనీ ఈ సంచిక ప్రత్యేకంగా (పదర్శిస్తుంది. పూర్వసంచికలో తప్పులు మిగిల్చినవారు 'మాట తప్పినందుకు' (పే. VI) కంటకించుకున్న సంపాదకులు, తమ లోపం లేకుండా శరభయ్యగారి రచనలను ప్రత్యేకించి నిర్లక్ష్మం చేసినట్లుంది. సంప్రదాయ (కవితా) పరిరక్షణ ఎంత కష్టసాధ్యమో ఇప్పటికయినా సంపాదకులు (గహించగలిగితే అది పదివేలు. వైశ్వనాథ సాత్యనారాయజీయమో శేషేంద్రజాలమో కాని సాహిత్యం ఉంటుందన్న అనుమానం కలిగించ గలిగినా ఈ సంచికను అభిమానించవచ్చు. మూడు నాలుగు భాగాలుగా విభజించి ప్రచురించిన దీన్ని పుతిక అనటంకన్నా (గంథ మనటం బాగుంటుంది. సంపాదకు లిటువంటి సంకుచిత పరిధిగల 'పత్రికాను నిర్వపొంచే కన్నా థ్రీమద్రూపాయణ కల్చవృక్షానికి యథాశక్తి వ్యాఖ్యానమో మహాభాష్యమో రచించి ప్రచురిస్తే అటు విశ్వనాథకు, ఇటు సంప్రదాయ సాహితికి తిరుగులేని

ఇప్పటికీ చాలా గ్రంథాలు ప్రమరించారు. విదేశాల్లోని పాఠకుల ఉపయోగార్థం తెలుగు సాహిత్య చరిత్రను అయిదు సంపుటాల్లో ఇంద్లీషులో రాయించి ప్రచురించాలని సంకల్పించారు. ఇది మొదటిసంపుటం. తొలి సంపుటంలో ఆంధ్రుల సామాజిక మత రాజకీయార్థిక చరిత్రలను కొంత విపులంగా దా. సాళ్వ కృష్ణమూర్తిగారిచేత రాయించి ప్రచురించారు. ఇది అనాదినుంచి నన్నయ యుగాంతం వరకు (క్రీ.శ. 1100 దాకా) ఆంధ్రుల ప్రాచీనతను, తెలుగు భాష పుట్టుక, పెరుగుదల వంటి అంశాలను సవిస్తరంగా చర్చించిన భాగం. తక్మిన నాలుగు సంపుటాల్లో బహుశా అధునిక సాహిత్య చరిత్రను కూడా చేర్చవచ్చు. ఇంత విష్ప్రతమైన ప్రబాళికతో ఆరంభించిన గ్రంథాన్ని మరిఎనిమిది వందల పేజీల్లో ఎలా ఇమధ్నగలుగుతారో వేచిచూదాలి.

ఈ సంపుటిలో పన్నెందు (పకరణాలున్నాయి. ఆయా విశేషాలను నిరూపించటానికి శాసనాధారాలను కూడా (పచురించారు. గ్రంథం ఇంగ్లీషులో ఉంది కాబట్టి వాటికి అంగ్లానువాదా లివ్వటం తప్పనిసరి అయింది. గ్రంథం విస్తరించింది. (ప్రాచీనాంధ్ర భూగోళం, (ప్రాచీనతను నిరూపించే (పస్తావనలు, దేశం జాతి మతం భాష వగైరాల (ప్రాచీన స్త్రితి, ద్రవిద భాషల్లో తెలుగు స్త్రానం, (ప్రాచీనాంధ్ర శాసనాల అనుక్రమజిక, (ప్రాజ్నన్నయ యుగంలోని ఛందోరీతులు, (ప్రాజ్నన్నయ యుగకవుల పరిచయం, యుగంలోని సాపాత్య పరిస్థితి మొదలైన అనేకాంశా లిందులో బోటుచేసుకున్నాయి. ఆంధ్రుల మీద జైన బౌద్ధమతాల (పభావానికి పెద్దపీట వేశారు. (ప్రాచీనాంధ్ర భాషా చరిత్రకు సంబంధించిన పాపపుణ్యాలకు ఈ సమీక్షాకర్తనే బాధ్యుణ్నీ వేశారు కాబట్టి, విషయ వివరణలోని గుణదోషాలకు మాత్రమే (గంథ రచయితలు బాధ్యులు.

కన్నద కవిత్రయంలోని మొదటి ఇద్దరైన పంప పొన్నలు తెలుగువాళ్లేనని (పే. 37), శతక రచన, మన చంపూ కావ్యాల్లోని ఇష్టదేవతా ప్రొర్ధన వంటి వాటికి (పే. 36, 37) కన్నడిగులే ఆద్యులని, మొదటి శాతవాహన ప్రభువు సుముకుదే ఆంధ్రవిష్ణవు తండి అయిన సుచందుదని (పే. 57), 'అంచం' అనే మాట తెలుగులోనే పుట్టిందని (పే. 72), నన్నయభట్ల గొప్ప శాస్త్రజ్ఞుడని (పే. 192, 193) ఈ (గంథం ద్వారా తెలుసుకోవచ్చు. 'అంచాల\_ అంచయో ర్మధ్యే' అనే ళ్లోకం బహుశా తెలుగువాడు రాసిందేమో తెలీదు. నన్నయభట్ల కాంతి వేగం సెకనుకు 1,70,454 మైళ్లని గురికి బెత్తెడెడంగా చెప్పగలిగాడని ప్రశంసిస్తూ (పే. 192), తరవాతి పేరాలోనే భూమికీ సూర్యుడికీ మధ్యగల దూరం రమారమి 9 లక్షల మైళ్ల మైళ్ల పైగా ఉంటుందని తప్పుగా చెప్పాదని కూడా రాశారు! ఇది నన్నయ శాస్త్రజ్ఞానానికి ఎలాంటి నిదర్శనమో గమనించినట్లు లేదు. ఇలా అనేకం. 'స్థ' అనే 'ప్రత్యేక వర్దం' ప్రాచీనాంద్రంలో ఉందని (పే. 108) ఎలా నిర్ధయానికి వచ్చారో తెలీదు.

మత విషయాలకూ, ఆంధ్రుల (ప్రాచీనత్వ నిరూపణకూ అత్యంత (పాధాన్యమిచ్చిన రచన ఇది. భాషాశాస్త్ర విధానాలను పాటించకుందానే సత్తాసైలోని తెలుగు మాటలను బయటికి తీశారు (పే. 72–76). తెలుగు సంస్పతాదిపదాలను వాటిలోని ధ్వనులనూ స్పష్టపరచటానికి వాడిన ప్రత్యేక సంకేతాలు అచ్చు పొరపాట్లుగా మిగిలిపోయిన సందర్భాలనేకం. 'colophon' అనే మాటకు చివర రచయిత చేర్చిన 'e' ఇంగ్లీషు నిఘంటువుల్లో కనిపించటంలేదు. చిస్న చిన్న వివరాల మీద చూపిన శ్రద్ద స్థాలపరిచయ మపేక్షించే ఆంధ్రతర పాఠకులకు ఎంత సేవ చేసినవారవుతారు. అందుకు కావలసిన వైతన్యం వారికి, అదృష్టం సాహితికి పట్తుందా అనేది శేషప్రశ్న. విశ్వనాథ శరభయ్యగారల చిత్రపడాల కోసమైనా కొనదగిన (గంథమిది. బౌమ్మలు బాగున్నాయి.

9.10.1994

## కన్యాశుల్క నాటక కళ

#### - సర్దేశాయి తిరుమల రావు

ఈ గ్రంథం రెండో ముద్రణలో సరళ గ్రాంథికం నుంచి శిష్టవ్యావహారికంలోకి మారి విశాలాంధ్ర వారి ప్రచురణగా ఈ యేదు వెలువడింది. మొదటి ముద్రణ గ్రంథకర్తే ప్రచురించారు. రచయిత మాతృభాష కన్నడమయినా, వృత్తి తైలసాంకేతిక పరిశోధన మయినా కన్యాశుల్మంమీద ప్రామాణిక గ్రంథంగా దీన్ని వెలయించటం చెప్పుకోదగ్గ విషయం. గ్రంథంలో నాటకంనాయికా నాయకులు, గిరీశం, మధురవాణి, సంఘ సంస్కరణ, హాస్యం, మానవత' అనే ఏదు ప్రకరణాలే కాక మూడు అనుబంధాలున్నాయి. ప్రకరణాంతాల్లో వివరణాత్మకమైన అధస్పూచిక లున్నాయి.

పుస్తకం ఆసాంతం చదివిస్తుంది. చదుపుతున్నంతసేపూ రచయిత బహుభాషా పాండిత్యం ఆకట్టకుంటుంది. ప్రపంచ సాహిత్యాలతో ఆయనకున్న ప్రగాధ పరిచయం, భిన్న సంసృతులను కులనాత్మకంగా పరిశీలించి తనదైన సిద్ధాంతాన్ని సతార్మికంగా, నమన్వయపూర్పకంగా ప్రతిపాదించటం, వాదపటిమ మొదలైన విశేష గుణాలు సమ్మోహపరుస్తాయి. పరమాన్నంలో తెద్దులాగా వృత్తిరిత్యా సాహిత్యవిమర్శకు లయినవారు ఆయాసిద్ధాంతాలనూ అభిప్రాయాలనూ ఎత్తిరాస్తూ స్వీయాభిప్రాయం బయటపడకుండా పడికట్టు రాళ్ళవంటి పారిభాషిక పదాలను వాడుతున్న కాలంలో, భిన్నాభిప్రపాయాల సామ్యవైషమ్యాలను మౌలకంగా పరిశీలించిన ఆటువంటి రచనలు ఆలోచనలు రేకెత్తిస్తాయి. చదువుతున్నంతకాలం తెలుగుపండితుల ఆలోచనాపరిధి ఎంత అల్బమో, ఎంత సంకుచితమో తెలుస్తూనే ఉంటుంది.

అక్కదక్కడ చాలా సంక్షేషంగా సాగిన వచనరచన పరిశోధన విషయాన్ని సూత్రీకరించిన ట్లనిపిస్తుంది. ఉదాహరణకు "అక్షిగోచరం కావలసిన దృశ్యకావ్యంలో (శవ్యగోచరమైన శద్ధమే ముఖ్యం (పే. 17), దృష్టికంటే వాక్కే మానవునికి స్థిరమైనదని అనిపిస్తున్నది (పే.18), కాముకులకు అనందమే ప్రతం. ధార్మికులకు ప్రతమే అనందం (పే.29), సంగీతంలో జంత్వంశ ఉంది. 'సరిగమపదని' అనే స్పరనామకరణంలో ఇది స్పష్టం (పే.100), పురుషాధిక్యం గల సమాజంలో వరకట్నం సహజమైన అర్థికాంశ (పే. 171), నిజానికి కవిచౌడప్ప మొట్టమొదటి 'దిగంబర' కవి (పే.189)'' – వంటి వాక్యాలు రచయిత నిశితపరిశీలనలకు నిదర్శనాలు. గిరీశం రాసిన వెకిలి ఉత్తరానికి (గాంథికం వాడిన గురజాడ లుబ్ధవధానికన్నా (గాంథిక భాషనే ఎక్కువగా నవ్వులపాలు చేస్తుందని, సంపదాయ నాటకకర్తలు పాత్రోచితభాష పేరిట వ్యావహారికం వాడినందుకు ప్రతిగా ఇటువంటి ప్రయోగం చేశాడని (పే.97, 98) (గంథకర్త గుర్తించారు. ఇంగ్లీషులోని టాజెడీ అనే మాటకు విషాద/ విషాదాంత నాటకాలనే అనువాదం చెల్లుబడి అవుతుందగా, రచయిత వాటిని 'త్రాసదాలు' అన్నారు. కాల్ గరల్సును పిలువు పిల్లలని (పే. 88), కాఫ్ తాను దూడ(పేముడి (పే. 128) అని, రెడ్రెల్ టి చిస్టిక్షుమ రక్షదీప ప్రాంతమని (పే. 138), బార్టిపింటును నీలిముద్రణ (పే. 202) అని అనువదించటం కొంత ఎబ్బెట్లగా ఉంది. ఇంతమంచి గ్రంథంలో అచ్చుతప్పులు దొర్లటం దురదృష్ణకరం.

గురజాడ అభిమానులేగాక ఆయన్నూ ఆయన రచనల్ని ద్వేషించేవాళ్ళుకూడా తప్పక చదవవలసిన, చదవదగ్గ ఉత్తమ రచన ఇది. భిస్పశాస్ర్రాలతో ప్రపంచ సాహిత్మాలతో ప్రగాఢ పరిచయమున్న విమర్శకులు ఎంత చక్కని రచనలు చేయగలరో తెలుసుకోదానికి, తమకు ఒరవడిగా పెట్టుకోదానికి సాహితీ పరిశోధకులు చదివితీరవలసిన మంచి పుస్తకం.

13.11.1994

#### చాసే కథలు

#### - చాగంటి సోమయాజులు

చాగంటి సోమయాజులు (1915-94) గారి కథలు చాసోకథ లనే పేరున 1968లో వెలువద్దాయి. అది మొదటి కూర్పు. రెండో కూర్పు 1983లో వెలుగుచూసింది. అందులో తొలికూర్పులోని 23 కథలకు మరి 17 చేర్చారు. ఈ రెండోకూర్పు కిది దశాబ్ద కాలంలో మూడో ముద్రణ. ఇందులోని 'బుగ్గిబూడిదమ్మ' అనే 34వ కథకు విషయ సూచికలో స్థానం లభించలేదు! "ఏలూ రెళ్ళాలి, ఫారిన్ అబ్బాయి, పోనీ తిను" అనే మూడు కథలు మొదటిసారి ఎప్పుడు అచ్చయినాయా తెలియదు. మిగిలినవి ఏ పత్రికలో ఎప్పుడు ప్రచురితమైనాయో విషయసూచికలోనే సూచించారు. ఈ సంపుటిలోని రచనలు 1942-79 సంవత్సరాల మధ్యకాలంలో వివిధ పత్రికల్లో విడిగా వచ్చాయి. రచనాకాలాలను పరీక్షిస్తే 1946–48 మధ్య ఒక్క సంవత్సరం, 1948-52ల మధ్య నాలుగేళ్లు, 1954-68ల మధ్య పద్నాలుగు సంవత్సరాలు, 1969-74ల మధ్య అయిదేశ్లు - వెరశి 24 సంవత్సరాలు ఆయన రచనలు వెలువడలేదని తెలుస్తుంది. ఇంత విరామంతో కథా రచనలు చేసిన మరో తెలుగుకథకు లెవరయినా ఉన్నారేమో తెలియదు. చాసో మొదటి కథలు 'చిన్నాజీ' 1941లో వచ్చింది. స్వీయరచనలను దాచుకోవటం, కనీసం ఎప్పుడెక్కడ ప్రచురితమైనాయో గుర్తయినా రాసుకోవటం, వాటికి ప్రచార ప్రసిద్ధలు సంపాదించటానికి ప్రయత్నించటం, తానో గొప్ప కథకుడని లోకానికి తెలియాలని అపేక్షించటం, వాటిని మిత్రుల కయినా వినిపించి మెప్పు సంపాదించాలని తాషత్రయపడటం వంటి లక్షణాల్లో ఏ ఒక్కటీ లేని ఉత్తమ కథకుల్లో చాగంటి సోమయాజులు (చాసో)గా రౌకరు. గురజాడ, చింతా దీక్షితుల తరాల తరవాత మూడో తరం తెలుగు కథకుల్లో అగ్రగణ్యులయిన చాసోగారి నిర్మమత్వ, నిర్మోహబుద్ధలకు ఇంతకన్నా నిదర్శన లక్కరలేదు. తెలుగు కవుల్లో అబ్బూరి రామకృష్ణరావు గారిలాగా తెలుగు కథకుల్లో గ్రంథపఠనానికి ప్రాముఖ్యమిచ్చి స్వీయరచనలను కూడా పోగొట్టుకొన్న కొద్దిమంది రచయితల్లో చాసోగా రొకరు. అబ్బారీ పద్యగేయ కవితలకు ప్రాధాన్యమిచ్చి తాము రాసిన కథలనూ తదితర వచనరచనలనూ పట్టించుకోనట్లే, చాసోగారు 1941 నుంచి ఆంధ్రాంగ్ల భాషల్లో రాసిన కవితలను విస్మరించి, కథలకు అంతో ఇంతో ముఖ్యత్వ మిచ్చినా వాటిని భద్రపరచుకోవా లనుకోలేదు. ఈ సంపుటిలో ఆయన 1942–79 సంవత్సరాల మధ్య గడచిన 37 సంవత్సరాల కాలంలో తాముగా ఎంపిక చేసిన 40 కథలున్నాయి. 'గంగిగోవుపాలు గంటెడైనను చాలు'నన్నట్లు ఆయన కీర్తిప్రతిష్ఠల కోసం,

బిరుదులకోసం పదవుల కోసం కాక, మనస్పష్టి కోసం, ఠన మనోవేదనలను సామాజిక రుగ్మతలను బయటపెట్టాలనే ఆకాంక్షను, ప్రకృతిలో మానవ ప్రవృత్తులలో భిన్న కాలాల్లో సామాజిక రాజకీయార్థిక పరిస్థితుల్లో తన గుండెను కదిలించిన విషయాలను పరిశీలన దృష్టితో వ్యక్తీకరించటం కోసమే రాశారనిపిస్తుంది. ఆయన ప్రచురించిన 'థామస్ వ్యాసాలలో (1943) కనిపించే తీవ్రవాదం ఈ కథల్లో ఎక్కదా కనిపించదు. సొంత ఆస్తి పోయినప్పుదు ఓదార్చవచ్చిన వ్యక్తులను తానే ఓదార్చి మానవ జీవితంలో ధన సంపాదన కన్నా ఉన్నత విషయాలున్నాయని నచ్చ చెప్పి పంపిన నిర్మోహభావం ఈ కథల్లో కనిపిస్తుంది, ఆయన వ్యక్తిత్వంలో లాగానే.

చాసోగారు తమ రచనల్లో కాల్ఫనికత్వానికి పోటివ్వలేదు. పలాయనవాదాన్ని నెత్తికెత్తకో లేదు. తన చుట్టూ ఉన్న సమాజంలోని భిన్న స్తరాలకు చెందిన వ్యక్తుల బలపీానతలను, దుర్మార్గాలను, బాధలను, మానసిక సంక్షోభాలను, అభ్యుదయ భావాలను, వికారాలను, అవిసీతిని వాస్తవిక దృష్టితో చిత్రీకరించినట్లే చరాచర భూత్రపపంచంలోని పక్షుల కష్టసుఖాలను (చూ. మాతృధర్మం) అద్భుతంగా సులభభాషలో (సూటిగా), పారిభాషిక పదరపొతంగా వెలిబుచ్చారు. కథల్లో కావలిసినంత వైవిధ్యముంది. కళింగ మాండలిక పదాలు పుష్కలంగా కనిపిస్తాయి. ఉత్తమరచన లెలా ఉంటాయో తెలుసుకోదలచిన సాహితీపరులందరూ చదివితీరవలసిన, చదిచి తెలుసుకోవలసిన (గంథ మిది.

11.12.1994

#### మాధవనిదానము

#### అనువాద వ్యాఖ్యానం : పండిత డి. గోపాలాచార్యులు

సు[పసిద్ధ ఆయుర్వేద విద్వాంసులూ చికిత్సకులూ అయిన దివి గోపాలాచార్యులు గారు (1872-1920) తామే స్థాపించిన ఆయుర్వేదాశ్రమ గ్రంథమాలలో మొదటిదిగా 1911లో ప్రచురించిన ఈ గ్రంథం, వారి అనంతరం రెండు ముద్రణలు పొందింది. తృతీయ ముద్రణ కిది ప్రాచీ పబ్లికేషన్సువారు వెలువరించిన పునర్ముదణ రూపం. గోపాలాచార్యులవారు మదరాసులో తెలుగువారికి గౌరవమర్యాదలు చేకూర్చిన పండితులూ దాతలూ కూడా. చరక సుడ్రుత సంపాతలనేగాక అనేకాయుర్వేద గ్రంథాలను వారు అనువదించి తెలుగులో శాగ్ర సాహిత్యానికి ఎంతో తోద్భద్ధారు. [పాచీనాయుర్వేదగ్రంథాల్లో బహుళ ప్రచారం పొందిన మాధవనినాదానికి 'నిదానదీపిక' అనే ఆంధ్ర వ్యాఖ్యానరూపంలో ఈ గ్రంథం వెలువడింది. మూలశ్లోకాలనూ వాటికి తెలుగుతాత్చర్యాలను సమకూర్చిన ఈ రచనలో ఆయా సందర్భాల్లో ఇతర గ్రంథాల అభిప్రాయ వికేషాలను కూడా చూడవచ్చు.

రోగ స్వభావ లక్షణాలనేగాక అందుకు పూర్వ రూపంలో ఉన్న కారణాలను కూడా ఈ (గంథం నిరూపిస్తుంది. కాయచికిళ్ళ, భూతవిద్య, శల్యతంత్రం, శాలాక్య తంత్రం, కౌమార భృత్యం, అగదతంత్రం అనే ఆరు ప్రధాన విభాగాల్లో రోగనిదానం (అంటే గుర్తించటం) దీని ద్వారా తెలుసుకోవచ్చు. మాధవ నిదానానికి అనేక వ్యాఖ్యానాలున్నాయి. మూలగ్రంథంలోని పాఠభేద ప్రక్రిప్తాలతో సహా ఆయా వ్యాఖ్యానాల్లోని వివరణలను తెలుగులో ఒకవోట దివివారి వ్యాఖ్యానం నిరూపిస్తుంది. సంస్మత భాషాణ్దానం తగ్గపోతున్న కాలంలో, వైద్యశాగ్రంలోని సాంకేతిక పదాల అర్ధజ్జానం తక్కువైపోతున్న కాలంలో ఈ రచన అవసర మనిపించిందన్న (పే.xii) వ్యాఖ్యాత తన "భాషాశ్రైలి మొదలగువానిలో పెక్కు దోషము లుందుననుటకు సంశయము లేదు" (అదే.) అని సవినయంగా అంగీకరించారు. ఇప్పటి పరిస్థితులలో ఆ దోషాలు లేకపోయినా ఈ (గంథం ఎందరు ఆయుర్వేద వైద్యులకు కొరుకుడుపడుతుందో ఊహించటమూ అసాధ్యమే. మూల(గంథమూ వ్యాఖ్యానమూ డ్రామాజిక రచనలని మాత్రం నిస్పందేహంగా చెప్పవచ్చు.

ఈనాటి ఇంగ్లీషు వైద్య విధానాలకు రకరకాల 'పరీక్షలు' నిర్వహించే యంత్రసాధనా లున్నాయి. అవి నిరూపించిన లక్షణాలమీద ఆధారపడి వైద్యం జరుగుతున్నది. ఇటువంటి సౌకర్యాలు లేని కాలంలో ఆయుర్వేద వైద్యులు నాడీపరీక్ష ద్వారా రోగ లక్షణాలను, స్వభావాలనూ నిర్ణయించుకొనే సమయంలో మాధవ నిదానం బహువిధాల వారికి తోద్పడేది. ఈ ప్రశస్త గ్రంథాన్ని (శమపడి అర్ధం చేసుకొని విద్యార్థులకు బోధించవలసిన బాధ్యత ఆయుర్వేద పాఠశాలలమీదా, కళాశాలల మీదా ఉంది. ఆ పద్ధతిలో వైద్యం చేస్తున్న వారికిది అవశ్యపఠనీయ గ్రంథం. ఆ శాస్రాభిమాను బీగ్రంథాన్ని ఆదరించటం అవసరం.

18.6.1995

#### ತೆಲುಗು ಸಾಮಿತಲು

### – డాక్టర్ టి.వి. రామనరసయ్య

ఇది తెలుగు విశ్వవిద్యాలయంవారి ఆర్థిక సహాయంతో వెలువడిన ఉస్మానియా విశ్వ విద్యాలయ సిద్ధాంత గ్రంథం. ఇది "ఒక సవిమర్శక పరిశీలనము" అని గ్రంథకర్త అట్టమీదనే కుండలీకరించి ప్రకడించారు. ఇందులో అనుబంధంతో సహా పది ప్రకరణాలున్నాయి. అర్ధ గ్రాంథికంలో రచన కొనసాగింది. పరిశోధన గ్రంథం కాబట్టి సహజంగానే ఇతరుల అభి ప్రాయాలను ఎత్తి రాయక తప్పింది కాదు. 'సామెత' అన్న మాటకు పర్యాయవాచి శబ్దాలని రచయిత భావించిన ఆంధ్రాంగ్ల పదాలను ఆయా రచయితలు ఎన్నివిధాల నిర్వచించారో ఎత్తి రాశారు, తెలుగు అనువాదాల్తో సహా. ఆ మాట 15వ శతాబ్దినాటి వరాహపురాజంలో మొదటిసారి కనిపిస్తుందని (పే.3), "...... తెలుగు భాషలో సామెతలు క్రీ.శ. 11వ శతాబ్దికి ముందే వ్యాప్తిలో ఉండెననుటకు సందేహం లేదు" (పే.26) నిష్కర్ష చేశారు గాని ప్రాబ్నన్నయ సాహిత్యంనుంచి ఒక్క సామెతనయినా ప్రదర్శించలేదు.

భారత భాగవతారుల్లోని అర్ధాంతరన్యాస దృష్టాంతాదులను, నుడికారాలను సామెతల కిందనే పరిగజించటం, ఇదొక అపూర్వ పరిశోధనమని ఆచార్యవర్యులు కీర్తించటం దిగ్రాృంతిని కలిగిస్తాయి. ఉదాహరణకు "గణపతియ చువ్వభార్యకు (పే.32), సత్సంగమున నగు సద్ధుణముల్ (పే.40), మాట దిరుగలేరు మానధనులు (పే.53), గోవుతో పెరిగెదు కొమ్ములట్లు (పే.77), సరిత్తులు సాగరంబున తెజంగున (పే.89), వాదు దరియించు సంసారవార్ధి (పే.135), ఆసపజ్జం బోవమి సుఖకరంబు (పే.157), క్షీరోదకగతి (పే.165), క్షణక్షణముల్ జవరాంద్ర చిత్తముల్ (పే.178), రక్యెసతాల్మి (పే.193)" మొదలైనవి సామెత లని పరిశోధకట్రకాందుల నిర్ణయం! అలాగే ''బావా పేరూ బంతిపువ్వు – నా పేరు సన్నజాజులు (పే. 211), నిమ్మపందులవలె రొమ్ములున్నాయి సామీ, రొమ్ము లెవ్వరి చేతి కిత్తూర జాజా" (పే.229) వంటివి 'జానపద' సాహిత్యంలోని సామెతలని నిరూపించారు. ఇవి కొన్ని ఉదాహరణలు మాత్రమే. వీటినిఐట్టి సామెతల గురించి పరిశోధకులకున్న అవగాహన ఎటువంటిదో, నేటి పరిశోధనల తీరేమిటో పాఠకులే (గహించవచ్చు.

ఏవి సామెతలు కావో గ్రహించటానికి గాని, దోషప్రకరణానికి నిదర్శనలకోసం గాని ఈ మహత్తర పరిశోధనను కొని చదివి తరించెదరు గాక!

30.7.1995

# బాలిష్టర్ పార్వతీశం

#### – మొక్కపాటి నరసింహశాస్త్రి

మొక్కపాటి నరసింహశాస్త్రి గారి (1892–1973) నవల బారిష్టర్ పార్పతీశం మొదటిసారి 1924లో వెలుగు చూసింది. అది ప్రథమభాగ మనాలి. 1971లో నార్ల వేంకటేశ్వరరావుగారి బ్రోత్సాహ ఫరితంగా రచించిన రెండు మూడు భాగాలు 'ఆంధ్రజ్యోతి' వారపత్రికలో ధారావాహికంగా వెలువద్దాయి. 1995లో పుస్తక రూపంలో వచ్చిన మొత్తం గ్రంథాని కిది బాపు చిత్రాలతో కూడిన సంయుక్త తృతీయ ముద్రణ రూపం. ఈ ఇరవయ్యో శతాబ్దిలో తెలుగు సాహిత్యంలో వెలసిన స్వతంత్ర పాత్రల్లో 'శుద్ద హాస్య' ప్రతీకగా పేరు తెచ్చుకున్న పార్పతీశ మొకడు. రెండు మూడు భాగాల్లోని కథాంశాలు ముద్రణకు పూర్పమే రేడియో ద్వారా లోకానికి తెలిశాయి. గ్రంథకర్తగాని, ప్రచురణ కర్తలుగాని ఎందుచేతనో సినిమా రూపంలో వచ్చిన బారిష్టర్ పార్పతీశం సంగతిని మాట మాత్రంగా నైనా ప్రస్తావించలేదు! అమాయకత్వానికి పార్పతీశం ప్రతిరూపంగా పేరు తెచ్చుకొన్నాడు. మొదటిభాగం వెలువడ్డ తరవాత అప్పటి పత్రికలు ('భారతి' కూడా) ఈ (గంథానికి సముచిత స్థానం ఇవ్వలేదని (గంథకర్త నొచ్చుకున్నారు. ఆయన ప్రస్తుతినే గాని విమర్శను సహించలేకపోయా రనటానికి ఆయన 'తుదిపలుకులు' సాక్ష్యమిస్తాయి. రచయిత దృష్టిలో కందుకూరి, చిలకమర్తి, పానుగంటి, గురజాద వగైరాల రచనలు 'హాస్యమనుకోదానికి... అంత వీలు కానివి' (పే.129). చింతా దీక్షితులు, మొక్కపాటి - ఇద్దరే 'శుద్ధ హాస్య రచయిత' లనటం, తక్కిన వారు కాదనటం ఎంత సమంజసమో పాఠకులూ విమర్శకులూ తేల్చుకోవలసిన సంగతి.

బారిష్టర్ పార్వతీశం కాలానుగుణంగా ఎన్నో విధాల ఎదిగినందువల్లనూ, మొదటి భాగం రాసిన తరవాత- ఇంచుమించు యాభై సంవత్సరాల తరవాత- రెండో భాగం వెలుగు చూసినందువల్లనూ రానురాను గ్రంథంలో హాస్యం తక్కువయిందని గ్రంథకర్తే గమనించి అంగీకరించారు. అయినా సరే. ఆధునికాంధ్ర సాహిత్యంలో హాస్య రచనగా ఈ నవల, హాస్యపాత్రగా పార్వతీశమూ సముచిత స్థానం సంపాదించుకోగలగటం విశేషం. అంతకన్నా విశేషం ఇంతకాలం గడచిన తరవాత పూర్తి అయిన రచనలో చెప్పుకోదగినంత భాషా శైలీ భేదం లేకుండా రాయటం. హాస్మమున్నా లేకపోయినా రచన చదివిస్తుంది. గ్రంథంలో మొదటి (28.7.1914 నుంచి 11.11.1918 దాకా), రెండో (1.9.39 నుంచి 8.5.1945 - జర్మనీ విషయంలో / 14.8.1945 - జపాన్ విషయంలో) ప్రపంచయుద్ధాల మధ్యకాలానికి సంబంధించిన అనేక రాజకీయార్థిక విషయాల ప్రస్తావన వస్తుంది. గ్రంథ గౌరవాన్ని పెంచే విశిష్టతల్లో ఈ ప్రత్యేకత ఒకటి. భారతీయ సంప్రదాయాలనూ పాశ్చాత్య జీవన విధానాలనూ పోల్చీ, సమన్వయించీ చెప్పే సంగతులెన్నో ఇందులో ఉన్నాయి.

మొదటి భాగం రచనా కాలంలో టెంపస్ చేతి గడియారం వెల రూ.2.50; సేఫ్టీ రేజరు ఖరీదు రూ.1.25 (పే.74). రిజిష్టారాఫీసులో కేవలం పదిరూపాయల లంచంతోనే పనులు నెరవేరేవి (పే. 77). మారని చిల్లిగవ్వ లుండేవి (పే. 379) కథాంతకాలంలో కూడా. అయిదు రోజుల పెళ్లిళ్లు జరుగుతుండేవి (పే.379; 447-50). తొలిభాగం నాటికి గుమాస్తా జీతం రూ. 15 మాత్రం (పే. 81). కథాకాలంలో మూకీ చిత్రాలు నడుస్తుండేవి (పే. 156, 255). రష్యాలో జార్ ప్రభుత్వ పతనం (పే. 276), బ్రిటిష్ ప్రధాని ఆస్క్రిత్ యుద్ద సన్నాహాలు (అదే), ఎడింబరోలో సరోజినీ నాయుడు (పే.225), ఆనందకుమారస్వామి (పే.226), దుగ్గిరాల గోపాలకృష్ణయ్య (పే.227 మొదలైనవి) వంటి మహనీయుల ప్రసంగాల ప్రస్తావన ఉంది. అప్పటికే బలిజేపల్లి లక్ష్మీకాంతకవి సత్యహరిశ్చంద్ర (1912) నాటకం పేరు ప్రఖ్యాతులు సాధించింది. పార్వతీశం బారిష్టరు కాకముందే బందరు నుంచి వచ్చిన బోడె నారాయణరావుగారు (పే.43), బిపిన్ చంద్ర పాల్ (పే.47) వంటి దేశభక్తుల ప్రభావ మతని మీద పద్దది. బారిష్టరై తిరిగి వచ్చి మదరాసులో (ప్రాక్టీసు పెట్టదలచే సమయానికి టంగుటూరి (పకాశం పంతులు ఆ రంగంలో వెరిగిపోతున్నాడు. పార్పతీశం రాజకీయరంగ ప్రవేశ సమయంలో దువ్వూరి సుబ్బమ్మగారు మార్గదర్శకులుగా ఉన్నారు. లాయడ్ జార్జి (పే. 296), ప్రకాశం పంతులు (పే.496) విసిరిన విసుర్లు కొన్ని గ్రంథస్థ మైనాయి. ఒకనాటి రాజకీయ సామాజిక చరిత్రకు గ్రంథం అద్దం పడుతుంది.

(గంథంలోని కొన్ని ప్రసంగాలు వివాదాస్పదమయినవి. ఉదాహరణకు "గిరీశాన్ని సహించ లేము. కానీ పార్వతీశాన్ని విడిచి ఉండలేము" (పే.16–17) అనే (గంథకర్త అభిప్రాయాన్ని సాహితీ విమర్శకులు పరిశీలించవలసి వుంది. అలాగే అల్లూరి సీతారామరాజుగారి పితూరీకి చాలాకాలం ముందే ఎడింబరోలో ఉన్న దుగ్గిరాల గోపాలకృష్ణయ్య గారు "పదిమందినీ కూడ గట్టుకుని చిన్నచిన్న పట్టణాల్లో పోలీసు ఠాణాలమీద దాడిచేసి అక్కడి ఆయుధాలను స్పాధీసం చేసుకోవటం...." స్వరాజ్య సంపాదన కొక 'కార్యక్రమ' మన్నారనే ప్రసంగం (పే.344). దీని నిజానిజాలను చరిత పరిశోధకులు పరీక్రించాలి.

బారిష్టర్ పార్వతీశం అనే ఈ నవలను 'శుద్ధ హాస్యం' కోసం గాని, కేవలం వినోదంకోసం కాని చదివి సరిపెట్టుకోవటం సమంజసం కాదనటానికి పైద్రసంగాలను ద్రస్తావించటం జరిగింది. 1924-71 మధ్యకాలంలోని తెలుగు జన జీవితం ముఖ్యంగా గ్రామసీమల్లో ఎలా ఉండేదో, అప్పది విద్యావంతుల లక్ష్మాలెలా ఉండేవో, అదే సమయంలో [బిటిష్ – ముఖ్యంగా స్కాటిష్ – జన జీవన విధానా లెలా ఉండేవో వంటి సాపాత్యేతర విషయాలను తెలుసుకోవటం కోసం కూడా చదవదగిన ఉత్తమ రచన ఇది. దీన్ని ఈ రూపంలో (ప్రచురించిన అభినందన పబ్లిషర్స్గేమ అభినందించవలసి వుంది.

3.9.1995

### విశ్వనాథ వాలి కృష్ణకావ్యాలు - డాక్టర్ టి. రంగస్వామి

ఇది కాకతీయ విశ్వవిద్యాలయంవారి పిహెస్.ది. సిద్ధాంత వ్యాసం. తిరుమల తిరుపతి దేవస్థానంవారి ఆర్థిక సహాయంతో ముద్రితమయింది. ఇందులో రామాయణ కల్పవృక్ష రచయితగా రామభక్తులుగా (ప్రఖ్యాతులైన విశ్వనాథ సత్యనారాయణగారి కృష్ణభక్తి వైభవాన్ని నిరూపించారు. ఇందులో "శృంగారవీధి, (భమరగీతలు, గోపికా గీతలు, (పద్యుమ్నోదయము, శ్రీకృష్ణసంగీతము' అనే అయిదు ఖండకావ్యాలను, నందమూరు మున్నంగి శతకాలను, రచయిత పరామర్శించారు. 'మనస్సన్యాసిసి' అని చెప్పుకున్న (పే. 203) విశ్వనాథ సత్య నారాయణగారి మధురభక్తిని విపులీకరించారు. శ్రీనాథుడి కాలం నుంబీ తెలుగు సాహిత్యంలో (పవేశించిన రాధా(పసక్తిగల కావ్యవిశేషాలు విశ్వనాథవారి రచనల్లో ఎలా ఆధ్యాత్మిక శృంగార విశిష్టతలను ప్రతిఫలించాయో చర్చించారు.

"ఈ కావ్యాల ఉపరితలంలో భావకావ్యాల్లోలాగా రచనా సౌందర్యంతో అభివ్యక్తం కావదం ఆయన [పతిభా లక్షణం" (పే. 204) అనే వాక్యంలో ఏదో లోపమున్నా విశ్వనాథవారి కృష్ణకావ్యాల లక్షణాన్ని దీనిద్వారానే (గంథకర్త వ్యక్తీకరించారు. విషయ స్పష్టత కోసం ఆతరవాత "కాని, అంతర్వాహినిగా తపోధ్యాన ఉపాసనాది విషయములకు జ్మానభక్తియోగులకు సంబంధించిన అనేకవిధమైన అంశాలు ఈ కావ్యాలలో అంతర్వాహినిగా (పపహిస్తున్నవి. సప్పదయుల అనుభవ పరిమితుల మేరకు ఆ నదీతరంగాలు కాంతివక్రతలతో ఆనంద స్పందన కలిగిస్తున్నాయి" అనే మాటలను ప్రస్తరించారు. ఈ (సిద్ధాంత) వ్యాసం వస్తుస్వరూప వస్తువిన్యాసాలు ప్రధానంగా సాగిందనీ (అదే పేజీ), దీని ద్వారా విశ్వనాథ సాహిత్య వైభవస్మరణ సాధ్యమయిందనీ తెలుస్తుంది.

విశ్వనాథ మీద, ఆయన రచనలమీద ఆరాధన భావమున్నవారు చదివి ఆనంద తన్మయత్వం పొందదగిన రచన ఇది. ఆయన రచించిన ప్రత్యక్షరంలోనూ ఆధ్యాత్మిక విశేషాలున్నాయని ఈ రచన నిరూపిస్తుంది. శృంగారంలో వేదాంత రహస్యాలను గుర్తించగలిగిన సహృదయత్వమున్న వారందరూ చదవవలసిన పుస్తకం. కేవలం 'ఉపరితలం'లోని భావ కవితాలక్షణాలను మాత్రమే గుర్తించగలవారికిది అందని మానిపందు.

22.10.1995

# కృష్ణాపత్రిక అక్షర తూణీరాలు

#### - పిరాట్ల వెంకటేశ్వర్లు

కృష్ణాషతికలో 1990-94 సంవత్సరాల మధ్యకాలంలో ఆ షత్రిక సంపాదకులు శ్రీ పిరాట్ల వెంకటేశ్వర్లుగారు ఆయా రోజుల్లో రాసిన సంపాదకీయాలను ఎంపిక చేసి కూర్చిన 73 వ్యాసాలు ఈ గ్రంథంలో ఉన్నాయి. వారు అనేక విషయాలను గురించి సంపాదకీయాలు రాసినా,

128 u **బూదరాజు రాధాకృష్ణ** 

'గాడితప్పిన నక్సలిజం' గురించిన వాటినే ఇందులో చేర్పారు. అయితే (గంథానికి పరిచయం రాసిన ఆర్.ఎస్.కృష్ణమూర్తిగారు " ఈ సంకలనం రెండు భాగాలుగా ఉంటుంది. మొదటి భాగంలో 'గాడితప్పిన నక్సలిజం' గురించిన సంపాదకీయాలు, రెండపభాగంలో 'కమ్యూనిజం హంసగీతం'కు సంబంధించినవీ ఉన్నాయి' (పే.XI) అన్నారు. విషయ సూచికలో అటువంటి విభాగాన్ని నిర్దేశించలేదు. బహుశా 47వ వ్యాసంనుంచి రెందో భాగం కావచ్చు.

సంపాదకీయ వ్యాసకర్త శుద్ధజాతీయవాదినని చెప్పుకున్నారు. గ్రంథం నక్సలిజం/కమ్యూనిజం మీద కఠోర విమర్శ. ముద్రాపకులు విప్లవ ట్రింటర్స్ వారు. గ్రంథావిషర్త కాంగీ మాజీ ముఖ్య మంత్రి కోట్ల విజయభాస్కరరెడ్డిగారు. పుస్తకం చివరి అట్టమీద కృష్ణాపత్రికను పఠిస్తున్న 'అసామాన్య అమూల్య పాఠకులు మాన్యులైన ప్రధానమంత్రి పి.వి. నరసింహారావు' గారి బౌమ్మ ఉంది. గ్రంథంలో కాంగ్రెస్, తెలుగుదేశం పార్టీ, సోషలిస్తులు, భారతీయ జనతాపార్టీ మినహా తదితర రాజకీయ పక్షాలమీద చాలా బోలెడు విమర్శలున్నాయి. ఉత్తుత్తి విమర్శలుకావు కత్తులతో ఈటెలతో మాటలతో బాణాలతో యుద్ధం చేసిన వారిని గురించి విన్నాం. కాని కత్తి పిడితో కొట్టినట్టు తూణీరంతో (అంటే అమ్ములపాదితో) పోరాడిన వైనం ఈ గ్రంథమూ దాని శీర్పికా ప్రదర్శించటం చూస్తాం. పౌరహక్కుల సంఘం 'కుహనా మేధావుల సంస్థ' (పే.13) అనీ, సోషరిస్టులు వగైరాలు 'కుహనా ప్రజాస్వామృవాదులు' (పే.85) అనీ గ్రంథకర్త విస్పష్టంగా పేర్కొన్నారు. భారతీయ కమ్యూనిస్టులు "దింపుడు కళ్ళెం" (పే. 167, 169) ఆశతో ఉన్నారన్నారు. దింపుడు కళ్లం సంగతి సరేగాని, కళ్ళెమేమిటో తెలీదు. 'ఫణంగా (పే.25), శృతిమించిన (పే. 72), శతృనిర్మూలన (పే. 87సి) పంటి ప్రౌఢ ప్రయోగాలున్నాయి. 'వ్యితిరేకం' అనే పదం (బహుశా వ్యతిరేక శబ్దానికి ముద్రారాక్షస స్వరూపం కావచ్చు) చాలాసార్లు కనిపిస్తుంది. నక్సలిజం సమస్యకు 'చట్టబద్ధపాలన ఒక్కటే' పరిష్కార మార్గమని సంపాదకుల నిర్ణయం. ఎవరి పాలన, ఎటువంటి పాలన 'చట్టబద్ధ'మో వారు స్పష్టంగా చెప్పలేదు. రచయిత జాతీయవాది అయినా ఆయనకు కుంభకర్జడి కన్నా రిప్వాన్ వింకిల్ (పే.84, 120 వగైరాలు) చాలా ఇష్టుడని తోస్తుంది. గ్రంథంలోని సంపాదకీయాలు బాగా అర్థం కావటానికి వాటి సారాంశాలను కూడా సమకూర్చటం మరో (పత్యేకత.

పిరాట్ల వారి అభిమానుల కన్నా, వారి సిద్ధాంతాలతో విశ్వాసాలతో ధోరణితో ఏకీభవించని వారు తప్పక చదవదగిన (గంథం. రచన 'ఆవేశవంతం'గా (పే. XVI) సాగింది కాబట్టి చదివిస్తుంది.

29.10.1995

### అక్షింతలు

#### - డి.వి. నరసరాజు

ఆంధ్ర నాటక కళాపరిషత్త నుంచి సినీ రంగంలోకి రచయితగా, నటుదుగా, దర్శకుదుగా ప్రవేశించి ప్రఖ్యాతులైన డి.వి. నరసరాజుగారు 1981 నుంచి నేటిదాకా 'ఈనాడు'లో నదుపుతున్న 'అక్షింతలు' అనే కాలంలోని 50 వ్యాసాలను ఈ (గంథరూపంలో ప్రచురించారు. భాషలో భావంలో రచనలో సౌకుమార్యం, వ్యంగ్యం ఈ రచనలకు జీవం. నేటి (తెలుగు) సమాజంలో సాంక్రామిక వ్యాధిలాగా విస్తరిస్తున్న ఆత్మ వంచనలను, లోకవంచనలను, కళారాధన పేరిట జరుగుతున్న వ్యాపార వ్యభిచారాలను, దేశభక్తి ప్రజాసేవల పేరిట జరుగుతున్న దురంతాలను విశదీకరించే విమర్శించే వ్యాసాలివి.

ఈ (గంథంలో 'వుప్ప చెమట' వంది నుడికారాలున్నాయి. ప్రజాషేవ్ (పే. 2), దేశభోక్తలు (పే. 69) వంది నూతన పదకల్పనలున్నాయి. 'సల్లధనం ప్రొడక్షనుకు సారారంగం, డిస్ట్రిబ్యాషన్కి సినిమారంగం'' (పే. 42) వంది సూక్తులున్నాయి. ప్రవారంకోసం పాకులాడుతూ దాన్నో వ్యాపార కళగా మారుస్తున్న, మార్చిన మహనీయుల గురించి, అంతర్జాతీయ స్థాయి నుంచి వీధిస్థాయికీ దిగజారుతున్న దేశభక్తిని గురించి (పే. 14-16), రాజ్యాంగేతర శక్తుల గురించి (పే. 30-33), రాజకీయాలకూ బూతురచనలకూ వ్యాపారానికీ ఉన్న అన్యోన్య సంబంధాల గురించి (పే. 94-97), సన్మానాలకోసం దేబిరించే మహా రచయితల గురించి (పే. 98-102), దిక్కులేని దేవుళ్లను గురించి (పే. 167 నుంచి), ఇంకా ఇలా అనేక సమకాలిక దౌర్భాగ్యాల గురించి వినోదాత్మక విమర్శలున్నాయి. మేధావుల వలస వల్ల మన రాజకీయాల్లో గాడిదలకు స్థానం లభించవచ్చునన్న అశంక (పే. 122-3) వాస్తవ పరిస్థితిని వర్ణిస్తుంది. పొంసావాదాన్నీ, మద్య వ్యాపారాన్నీ వెళ్ళిరించి వేశాకోళం చేస్తూ "కనీసం కుక్కలకైనా తెలుగుపేర్లు పెట్టగూడదూ?" (పే. 72-75) అని అవేదన పదుతూనే తెలుగుపేర్లు సూలించచుని అధికార భాషా సంఘాన్ని కోరా లనటం గొప్ప సంగతి. పదురు సంఘం సమూలంగా, మూతపడ్డందువల్ల అది అసాధ్యం కావటం తెలుగుదనానికి అంతిమ విజయమనే భావించాలి.

తమ వ్యక్తిగత పరిచయాల, అనుభవాల, అనుశీలనల లిఖితరూపంగా ఈ వ్యాస సంపుటిని తీర్చిదిద్దారు. ఈ విమర్శల ప్రభావం, ఈ వ్యంగ్య చమత్కారాల ప్రభావం ప్రస్తుత సమాజంమీద ఎంతగా ఉంటుందో వేచి చూదాలి. దున్నపోతు మీద జడివాన కాగూడదని అశిద్దాం. తప్పక చదవవలసిన వ్యాస సంపుటి ఇది.

12.11.1995

# సివిల్ ప్రాసీజర్ కోడ్

#### అనువాద వ్యాఖ్యానం : పెంద్యాల సత్యనారాయణ

గుంటూరులోని స్నేహ ప్రచురణల వారు న్యాయశాస్త్ర గ్రంథాలను తెలుగులో ప్రచురించాలనే సత్సంకల్పంతో తొలి ప్రచురణగా విడుదల చేసిన గ్రంథమిది. 1966లోనే అధికార భాషా శాసనాన్ని ఆమోదించిన ఆంధ్రప్రదేశ్ ప్రభుత్వం చిత్తశుద్ధిలోపం ప్రధానకారణంగా ప్రధాన శాసనాలయినా అనువదించి ప్రచురించలేదు. ఆ లోపం తీర్చటానికి అధికార భాషా సంఘం పరిశ్రమించిన దాఖలాలూ లేవు. ప్రభుత్వంలోని న్యాయశాఖా విభాగాలు నత్తనదకలు నడుస్తూ సాధించిందంటూ ఏమయినా ఉంటే అది అల్పాల్ఫం. ఈ సందర్భంలో అక్యవక్మడ అప్పుదప్పుడు కొందరు న్యాయవాదులూ, కొన్ని ప్రచురణ సంస్థలూ ఆయా ముఖ్య శాసనాలను తెలుగులోకి అనువదించి ప్రచురించటం హర్మజీయం, ప్రశంసనీయం. ఇది కేవలం భాషాభిమానానికి సంబంధించిన విషయమేకాదు. మాతృభాషలో విద్యా విజ్ఞానాలు సంపాదించటం, ప్రభుత్వం నిర్వహించటం అనేవి ప్రజాస్వామ్య మూలసూత్రాలు. తెలుగుభాషను నవీకరించటంలో, తెలుగు వారికి తాము పాటించవలసిన న్యాయవిధులను పరిచయం చేయటంలో ఇటువంటి ప్రయత్నాలు ఎంతో తోద్పడతాయి. ఆ దృష్టితో అనువాదకులనూ ప్రచురణ కర్తలనూ బహుధా ప్రశంసించాలి.

ఈ గ్రంథంలో 1908 నాటి సివిల్ ప్రోసీజర్ కోద్ను 1976 నాటి సవరణలతో సహా (ముఖ్యంగా ఆండ్రట్రదేశ్ ప్రభుత్వం చేసిన సవరణలతో సహా) చూడవచ్చు. చట్టంలోని 'note' అనే భాగాలను 'గమనికలు'గానూ, తమ వ్యాఖ్యానాలనూ 'వివరణలు'గానూ చిన్న అచ్చులో ఇవ్వటం ముదావహం. అర్థన్పష్టత కోసం సాంకేతిక పదాలనూ అనూదిత వాక్యభాగాలనూ మూలభాష (ఇంగ్లీషు)లో కూడా సూచించారు. ఇది మంచి పద్ధతి. అద్దు సవాలని వాదుకలో ఉన్న 'Cross Examination' వంటిపదణంధం అనువాదంలో క్రాస్ విచారణగా కనిపించినా, మూలభాషాపదాన్ని సూచించినందువల్ల అవగాహనకు లోపం కలగలేదు. (శ్రేయోభిలాషి(next friend), (ప్రధాన పరీక్ష (examination-in-chief) వంటి అనువాదాలు బాగున్నాయి. అనువాదం సాఫీగా జరిగిందని చెప్పవచ్చు. ఉదాహరణకు "వాదివేసిన దావాకు సమాధానంగా ప్రతివాది కూడా దావా (Cross Suit) వేసిన పక్షంలో దాని ప్రభావం ఎంత ఉంటుందో, 'నెట్ ఆఫ్ ప్రభావం కూడా అంతే ఉంటుంది'' (పే. 114). నెట్ ఆఫ్ అనే పదాన్ని అంతకుముందే ''చెల్లకు చెల్లు'' అని అనువదించారు కాబట్టి అర్ధబోధకు ఇబ్బందిలేదు.

శాగ్రంగా చదివే విద్యార్థులకూ వ్యవహారం నదిపేవారికే గాక భాషా సాహిత్యాభిమానులు కూడా చదవదగిన, చదవవలసిన పుస్తకమిది. శాగ్ర సాహిత్య గ్రంథా లెన్నివస్తే అంతగా భాషాభివృద్ధి జరుగుతుంది. ఈ గ్రంథ రచయిత ఇలాగే శిక్షా సృతి వగైరాలను అనువదిం చాలని అభిలషిద్దాం.

31.12.1995

# ఆచార్య నాగార్జున శూన్యతాసప్తతి

# అనువాద వ్యాఖ్యానం : దాక్టర్ ఎం. రాజగోపాలరావు

**రెం**డో బుద్దడనీ మహావైద్యుడనీ ఖందాంతర ప్రశస్తి సంపాదించిన ఆంధ్రుడు నాగార్మనా చార్యులు. ఆయన రచనలన్నిటిలోకీ గొప్పది మూలమాధ్యమికకారిక. అందులో ప్రతిపాదించిన శూన్యవాద సిద్ధాంతాలను సంగ్రహంగా చెప్పేది ఆయనే రాసిన శూన్యతాసప్తతి. అది చాలా కాలం భారతీయ భాషల్లో అలభ్యంగా ఉండి ఇటీవల సంస్మృత పొందీ భాషలతో బాటు ఆంగ్లంలోకి కూడా టిబెటియన్ భాషనుంచి అనూదిత మయింది. సంస్మృత శ్లోకాలకు తాత్చర్యమిచ్చి తరవాత వాటిని సమర్థంగా వ్యాఖ్యానించిన రాజగోపాలరావుగారు బౌద్ధ దర్శనంలో విశేషకృషి చేసినవారు. బహుగ్రంథరదయితలు.

సప్తతి అంటే దెబ్బయ్యేగాని ఇందులో 73 శ్లోకాలున్నాయి. ఈ గ్రంథానికి మూలమైన మూల మాధ్యమిక కారికలనూ, ఇతర గ్రంథాలనూ అధోదీపికల్లో వివరించినందువల్ల తమ వ్యాఖ్యానానికి రచయిత ప్రామాణ్యం చూపారు. ప్రపంచంలోని పదార్థాలన్నీ నిరంతరం చరిస్తూ పరివర్తనకు లోనవుతున్నాయి కాబట్టి వాటిని కార్యకారణ వాదం వివరించలేదని, ఎటువంటి లౌకిక యథార్థాన్నీ పరమార్థానికి ఆరోపించటం వీలుకాదని, ఉశ్చత్తి స్థితిలయలకు లోనుగాని ఉన్నతమైన యథార్థం మాత్రమే తాత్విక యథార్థం/ పరమార్థ సత్యం అనీ నాగార్జుసుడి వాదం. లౌకిక యథార్థాలన్నీ స్ప-భావశూన్యాలని ఆయన సిద్ధాంతం. ఆ తరవాత శతాబ్దాల అనంతరం ఆదిశంకరాచార్యుల వారు ప్రతిపాదించిన వ్యావహారిక పారమార్థిక సత్యాలనే భావనకు నాగార్జున ప్రసంగంలో బీజాలు కనిపిస్తాయి. అందువల్లనే అద్వైతసిద్దాంతాన్ని అవరబౌద్ధ మన్నారు.

శుద్ధతర్మంతో తనకు పూర్వమున్న వందలకొద్దీ వాదనలను ఖందించి బౌద్దరర్శనానికి ప్రధానమైన తన సిద్ధాంతాలను ప్రతిపాదించిన నాగార్జనాచార్యుల ప్రతిభావిశేషాన్ని, వాద పద్ధతినీ గ్రోపాంచటానికి ఈగ్రంథం చాలా ఉపయోగపదుతుంది. అనువాదం సరళంగా సాఫీగా సాగింది. పరిభాషను వీలయినంత సులభంగా వివరించే ప్రయత్నం జరిగింది. తత్వశాస్రాభి మానులు – విశేషించి బౌద్ధమతద్రియులు – తప్పక చదవదగిన గ్రంథం.

21.4.1996

# చేరా పీరికలు

#### - ఆచార్య చేకూరి రామారావు

చాలామంది అత్యాధునిక యువకవులనూ స్ర్రీవాద కవయిత్రులనూ 'చేరాతల' ద్వారా వెలుగులోకి తెచ్చిన చేకూరి రామారావుగారు ఆయా రచనలకు రాసిన పీఠికలను ఎంపికచేసి రాజమహేంద్రవరంలోని ఆయన సాహితీ మిత్రులు 1994లో షష్టిపూర్తి కానుకగా (పచురించిన గ్రంథమిది. భాషాకాస్ర్ర పరిశోధన పద్ధతులను కవితాస్పాదన విశ్లేషణల్లో స్పాపథవ ఫూర్వకంగా మేళవించి తెలుగు విమర్శను సుసంపన్నం చేసిన చేరాగారి పీఠిక లీగ్రంథంలో నలభై రెండున్నాయి. విడివిడిగా పేర్తు పెట్టకపోయినా గ్రంథంలోని అంశాలు మూడు విధాలు. మొదటి ఇరవై నాలుగు పీఠికలూ ఆయా గ్రంథాలను రాసిన పీఠికలయితే, ఆ తరవాతి పధ్నాలుగూ కవితలకు మాత్రమే రాసినవి. చివరి నాలుగింటిలో ఒక నవలకు, ఒక నాటికకు, ఒక పాక కాష్రగ్రంథానికీ రాసినవి కాక, సొంత పుస్తకానికి రాసుకున్న పీఠిక కూడా ఉంది. మొదటి రెండు విభాగాల్లోనూ మరి మూడు స్పపీఠిక'లున్నాయి. ఇరవై నాలుగో పీఠిక మాత్రం ఇంగ్లీషు భాషలో ఉంది. ఆధునిక సాహిత్యంలో యుగ విభజనను అందులో సూచించారు పీఠికాకారులు (పే.131).

ఇందులోని కొన్ని పీఠికలు (ఉదాహరణకు కొయ్యగుర్రం' ఆధునిక మహాకావృమని నిరూపిస్తూ రాసింది) వివాదాస్పదమైనాయి. ఈ సంపుటిలో చేర్చిన పీఠికలను కాలక్రమానుసారంగా అమర్చలేదు. అందువల్ల చేరాగారు తమను గురించి ఆత్మవిమర్శ మార్గంలోనో అత్మసాక్షాత్కార విధానంలోనో రాసుకున్న కొన్ని విషయాల క్రమవరిణామాన్ని గ్రహించటానికి కొంత శ్రమించవలసి వస్తుంది పాఠకులు. తమ సాహిత్య దృక్పథం అవ్యవస్థ నుంచి పుట్టి స్పేచ్ఛావర్తనద్వారా ఏర్పడిందని (పే.8), తమకు పట్టదలా పరిశ్రమ చేసే శక్తి అంతగా లేవని (పే.20), నిన్నమొన్నటి దాకా అర్ధమయ్యే భాషను గురించి అర్ధం కాని తెలుగులో రాస్తూ ఇప్పుడిప్పుడే అపండితశ్రైలిని అభ్యాసం చేస్తున్నామని (పే.62), తమకంచేత పీఠిక రాయించిన రచయితకున్న వుజుసంకల్పంలో తమకు సహాసాంశమైనా లేదని (పే.135), అంత శాస్త్ర పాండిత్యమూ లేదని (పే.126) వినయం కోసమో విమర్శ దృష్టితోనో రాశారు. 20, 22, 40 సంఖ్యలు గల పీఠికలూ, 103వ పేజీలో వెలిబుచ్చిన కొన్ని భావాలూ చేకూరివారు సాహిత్య విమర్శలో 'నేను వాదం' అనే పద్దతిని ప్రవేశ'పెట్టారనే ఆరోపణకు ఆలంబనా లయినాయి.

(గంథంలో అక్కదక్కడ వారు పరిశీలనపూర్వకంగా వెలిబుచ్చిన కొన్ని అభిప్రాయాలూ కనిపిస్తాయి. అభ్యుదయ విప్లవ కవిత్వాలు రెంటిలోనూ వస్తువైవిధ్యం లేదని (పే.137), మహా కావ్యం సహజంగా సైజులో పెద్దది కూడా అవుతుందనీ విస్తీర్ణతే ప్రధానం కాదు గాని అవసరమైన ఒక లక్షణమనీ (పే.144, 146) వారు అభిప్రాయపడ్డారు. ఇటువంటి అనేక రహస్యాలను గ్రహించటానికి చదవదగిన గ్రంథమిది. గ్రహణవ్యూహాల వంటి (పే.220) సులభమైన సాంకేతిక పదాలను గ్రంథంలో చూడవచ్చు. సాహితీట్రియులు చదివి అనందించదగిన వుస్తకం.

12.5.1996

# గుంటూరు మండల సర్వస్వము

#### సంపాదకులు : దరువూరి వీరయ్య

నేటి గుంటూరు జిల్లాకు సబంధించిన రాజకీయ చారిశ్రక సాహిత్యాంశాలను గురించి ఆజిల్లాలోని స్వాతండ్ర్యయోధుల్లో సుప్రసిద్ధలైన దరువూరి వీరయ్యచౌదరిగారు స్వీయ రచనలకు ఇతరుల రచనలను జోడించి ఈ(గంథంలో ప్రచురించారు. ఇది పరిష్మత శృతీయ ముద్రణ. తొలి ముద్రణ 1959లో, మలి ముద్రణ 1964లో వెలుగుచూడగా "గత్యంతరంలేక 'గుంటూరు మండల సర్వస్వము'గా" ప్రచురిస్తున్నానని సంపాదకులు "నామాట"లో చెప్పారు. "ఈనాడు వ్యాపార ప్రకటనలు కాని, సంపన్నుల ఆర్థిక సహకారంగాని, అధికార పదవులు, హోదాలతో ముడివడివున్నాయి" కాబట్టి "నన్ను (పేమించే, ఆదరించే, అభిమానించే, సహకరించే ఆ ఒక్క ప్రజానాయకుడు, నా గురుదేవులు ఆచార్య రంగాజీ కూడా పరమపదించారు" కాబట్టి ఈ రూపంలో ఈ (గంథాన్ని ప్రచుదించవలసి వచ్చిందని సంపాదకులు విచారపడ్డారు 'నామాట'లే. సమాజంలో విలువలు మారాయనటానికి ఇంతకన్నా గొప్ప నిదర్శన అక్యరలేదు.

ఇందులో వీరయ్య చౌదరిగారు సొంత రచనలు (ప్రధానంగా నాలుగు. తమ జీవితాన్ని గురించి (పే. 187-224), పలనాటి పన్నుల నిరాకరణ మహోద్యమ వీరులు పర్వతనేని వీరయ్య చౌదరిగారిని గురించి (పే.225-53), క్రిట్ ఇండియా ఉద్యమాల గురించి (పే. 254-77), (నాగళ్ల) గాంధి కృష్టయ్యగారి గురించి (పే.278-87) వారి వ్యాసాలున్నాయి. (గ్రామీణ ప్రజోద్యమాల గురించిన ఆచార్య రంగా వ్యాసముంది (పే.173-186). గుంటూరు మండల (ప్రాచీనచరిత్రను వివరించే వ్యాసం (పే.25-58) కొత్త భావయ్య చౌదరిగారిది. కోన వేంకటరాయశర్మ కొందవీటి సామ్రాజ్యం గురించి (పే.113-126), జాయపసేనాని గురించి (పే.82-85) రాసిన వ్యాసాలు కాక, నాగార్జన గురించి జి.వి. కృష్ణరాపుగారు (పే.86-102), అమరావతి గురించి నార్ల వెంకటేశ్వరరావుగారు (పే.103-112), భట్టిపోలు గురించి బి.ఎస్.ఎల్. హనుమంతరావుగారు (పే.127-130), ప్రధాన పాలక వంశాల గురించి విష్ణుభార్లు సూర్యనారాయణరావుగారు (పే.146-172) రాసిన వ్యాసాలున్నాయి. రైతు రక్షణ యాత్ర, రైతాంగం పోరాటాలకు సంబంధించిన వివరాలున్నాయి. (గంథాంతంలో ఆ మండలానికి చెందిన రచయితల గురించిన సంక్షిష్త పరిచయాలున్నాయి (పే.329-294). 1909 నుంచి 1950/52 దాకా ఆ మండలంలో జరిగిన స్వాతం(త్యయుద్ధ ఘట్జాల వివరణ (ప్రశస్త్రమయింది. పల్నాటీ పుల్లరి నిరాకరణ, చీరాల – పేరాల వనవాసం విశేషాలు [బ్రిటీష్ పార్లమెంటునే కదిలించాయి. అప్పటి పోరాటాలను గురించి తుమ్మల సీతారామమూర్తి చౌదరిగారు రాసిన పద్మాలు, గుంటూరు కవిత్రయం జాషువా, తుమ్మల, ఏటుకూరుల (ప్రశంసా ఇందులో కనిపిస్తాయి. రాజకీయ సామాజిక ధర్మాల్లో నాటికీ నేటికీ వచ్చిన (ప్రచంద పరిణామాలూ విలువల మార్పులూ కళ్లకుగట్టినట్లు కనిపిస్తాయి. చరిత్ర విభాగం కాలక్రమానుసారంగా స్పష్టంగా లేదుగాని అందుకు సంపాదకులను నిందించనక్యరలేదు. అంతర్జాతీయ తెలుగుసంస్థ, తెలుగు అకాదమి వంటివి ఆంద్రుల చరిత్రను సమగ్రంగా అందిస్తామని ఆర్భాటంచేసి ఆ పనికి ఆదిలోనే మంగళహారతి పాడిన వైనం, మాటలకే గాని చేతలకు దిగని మన వీరాంధనాయకుల ప్రగల్భాలూ గమనించినప్పుడు ఒంటిచేత్తో ఇంత మంచిపని ఇంతబాగా నిర్వపొంచిన సంపాద కులను అభినందించక తప్పదు. మన ఆదర్శాలూ ఆచరణలూ ఒకప్పుడు ఎంత ఉన్నతస్థాయిలో ఉందేవో తెలుసుకోగోరిన నేటి పౌరులు తప్పక చదవదగిన (గంథం.

9.6.1996

### **రేషేంద్ర సాహిత్య దర్శిని** - సంపా. సాత్యకి, ఆచార్య తిరుమల

గుంటూరు శేషేంద్ర కర్మగారి జన్మదినోళ్ళవాన్ని పురస్యరించుకొని 1995 అక్టోబర్ 20వ తేదీ నాటికి ప్రథమ ప్రచురణగా ఆయన ద్వితీయ పుత్రులు సాత్యకిగారు పునర్ముదణ రూపంలో వెలువరించిన పూర్వరచనల సంపుటి ఇది. ఈ పనంతా పరుగులమీద సాగినట్లంది. అందువల్ల నవోదయబుక్ హౌస్ పేరే రెందుసార్లు వెంటవెంటనే ఆచ్చుపడింది. (గంథానికి విషయసూచిక లేదు. విషయవిభజన కాలక్రమానుసారి కాదు. ఆంగ్ల రచనలు (గంథంచివరో మొదటోకాక మధ్యలో ప్రత్యేక పుటసంఖ్యలతో కనిపిస్తాయి. 20, 250 పేజీల తరవాత ప్రత్యేక (గంథాలని సూచించే ప్రత్యేక పుటలున్నాయి. అనుబంధం -1 తరువాత మరి 60 పేజీలు పైగా ఉన్నాయి గాని రెండో అనుబంధం ఎక్కడి నుంచి మొదలయిందో, ఎన్ని అనుబంధా లున్నపో లెక్యతెలీదు. 'జీవితరేఖలు' (గంథమధ్యలో ఉన్నాయి. ఇంటర్యూల మధ్య చివరి పదిపేజీల్లో కొన్ని కవిత లున్నాయి. ఆయన ప్రత్నేత్తరాలు 'శేషేంద్ర శరసంధాన' మని ఒకపోటా (పే.201-14), 'ప్రశ్నలు – జవాబు'లని మరోబోట (పే.23-116) కనిపిస్తాయి. పాఠకుల సహనాన్ని పరీక్షించేట్లు సంపాదకత్వం నడిచింది. ఆచార్య తిరుమల సంపాదకత్వంలో మొదలయిన 'ఆధునిక కవిత-అభిప్రాయవేదిక' అనే భాగం ఎక్కడ మొదలయిందో తెలుస్తుందిగాని, ఎక్కడ ముగిసిందో పాఠకులు కనిపెట్గాలి. తప్పదు.

గ్రంథవిషయం శేషేంద్రకర్మగారి అభిప్రాయాలూ కవితలూ. ఆధునికాంధ్రకవుల్లో దొక్కమద్ది ఉన్న చాలా కొద్దిమంది కవుల్లో అయనొకడు. జాషువా తనకు ఆస్థానకవి పదవిరానందుకు బహిరంగంగా బాధపడ్డట్లు శేషేంద్రకర్మగారు తమకు తమశక్తికి తగినంత గుర్తింపురాలేదని విచారించటంలో వింతలేదుగాని, అదివాచ్యం చేయటం దురదృష్టకరం. అందులోనూ "కేవలం అశ్రితులకే అవార్డులు ఇస్తున్నా"రని తెలిసే (పే. 37) వ్యసనపడటం బాగాలేదు. "కరుదుకట్టిన చాదస్తం సాహిత్యాన్ని లాభదాయకవ్యాపారంగా తలచే నయవంచన, అభ్యుదయ విరోధ లక్షణాలు" (పే. 221) ఉన్న "సాహిత్య మారీచు'లున్న కాలంలో (పే. 221), 'భువన విజయం' లాంటి అసంబద్ధ ప్రదర్శనలు సాహితీసేవగా సంస్మథిపరిరక్షణగా చెలామణి అవుతున్న కాలంలో ఈ నిర్వేదం "జీర్ణ మంగే సుభాషితమ్" అన్నట్నిందటమే నయం.

శర్మగారు కొన్ని ప్రసంగాలను చాలా అసహనంతో చేశారనీ చేస్తారనీ ఈ గ్రంథం మరోసారి నిరూపిస్తుంది. "ఎక్కువమంది కవులు భట్రాజులు" (పే.47), తెలుగు సాహిత్యంలో "శ్రీశ్రీ ప్రభావం పోయింది" (పే.233), "శ్రీశ్రీలో కవిత్సపు పాలుతక్కువ" (అదే.) వంటీవి వివాదగ్రస్త మైన విషయాలు. అలాంటిదే సంస్పతభాష "పితృవాక్యంలాంటి"దని, "మాతృవాక్కులాంటి ఇంగ్లీషు భాష" (పే.65) అనే ప్రస్తావన! ఛందో ఇద్దమైన రచనలను సమర్థిస్తూ (పే.203) "ఛందస్సుల ఐరువు మోయలేక జారవిడిచాను" (పే.206) అనటం విచార్యం. "కవిత్వానికి కాల విభజన కుదరదు" (పే.24) అని తెగేసి చెప్పినవారు, ఆధునికి సాహిత్యయుగ విభజనలలో "ద్వితీయ లక్షణార్థ ప్రధానయుగం (శేషేంద్రతో ప్రారంభించి ఇచ్చుడు నడుస్తున్న కవిసేన యుగం వరకు)" అనేది 'శాణ్రీయ విభజన' అని (పే.42) ఆత్మస్తుతిగా తాము చెప్పుకోదగ్గమాట కాదు. ఇతరు లనవలసిన మాట, వివాదాలకు దారితీసినా.

గ్రంథ పరిచయమాత్రంలో ఇంతకన్నా విపులచర్చ సాధ్యంకాదు. ఇంతకుముందు కొన్ని దిన వార పత్రికల్లో అప్చయినవే ఈ సంపుటిలో ఉన్నాయి. అప్పుడు వాటిని పరిశీలన పూర్వకంగా చదవని సాహితీటియు లిప్పుడు ఈ గ్రంథాన్ని చదివి నేటి సాహిత్యంలో శేషేంద్రశర్మగారి స్థానాన్ని తాముగా నిరూపించి నిర్ణయించుకోవచ్చు. శర్మగారి భాషా భావతీవ్రతల కిదో మచ్చుతునక. కవులూ విమర్యకులూ చదివి స్వీయాభిప్రాయాలనూ శర్మగారి భావాలనూ త్రెపారువేసుకోవటం మేలు.

14.7.1996

### ఆరె భాషా నిఘంటువు

#### - ఆచార్య పేర్పారం జగన్నాథం

ఈ గ్రంథానికి ఆచార్య రవ్వా శ్రీహరిగారు సహసంపాదకులు. ఆయన భాషా విశ్లేషణ చేశారు. విషయ సంగ్రాహకులూ సంపాదకులూ అయిన జగన్నాథంగారు నిఘంటు నిర్మాతలు. నిఘంటువు 39 పేజీల గ్రంథం. దీనికి ఆచార్య రామకృష్ణారెడ్డిగారు ఆంగ్లభాషలో మున్నుడి రాశారు. నిఘంటువులో వాడిన ప్రత్యేక సంజ్ఞలను దాక్టర్ ఉషాదేవిగారు ఇంగ్లీషులో వివరించారు. ఆరె భాషలోని సామెతలను ఒక్క పేజీలో (40) ఇచ్చారు. తరవాత ఆరె భాషలోని జానపద కథలను గురించీ, జానపద గేయాలను గురించీ జగన్నాథంగారు ఇంగ్లీషులో రాసిన రెందు వ్యాసాలేగాక, కీర్తిశేషులు ఆచార్య జి.ఎస్.రెడ్డిగారు "ఆరె జానపద సాహిత్యం – తెలుగు ప్రభావం" అనే సిద్ధాంత గ్రంథాన్ని గురించి రాసిన ఇంగ్లీషు వ్యాస ముంది. ఇది గ్రంథ భౌతికస్వరూపం.

ఏదు పుటల సంక్షిప్త వ్యాకరణం విషయంలో ద్వితీయాది షష్టీ విభక్తి పర్యంతం నామవాచక రూపాల్లో వచన భేదం కనిపించటం లేదు. భూతవర్షమాన (క్రియారూపాల బహువచనాలు మహదమహాధ్బేదాన్ని సూచించటం లేదు. మరాఠీ మాండలికమైన ఆరె భాషకు తెలుగులోని లింగవచన ప్రణాళిక ప్రాతిపదికగా సంప్రదాయపద్ధతిలో వ్యాకరణ రచన చేసినందున ఆ భాషా ప్రత్యేకత తెలియకుండా పోయింది. XVవ పేజీలో రెందు చకారాలూ రెందు జకారాలూ ఒకేవిధంగా తాలవ్యాలని (palatals!) రాశారు. 'followed by' అనటానికి బదులు 'following' అని అక్షరక్రమ వ్యాకరణదోషం కనిపిస్తుంది. ఇలాంటివి పెరుగులో వద్దగింజల్లా బాధిస్తున్నాయి.

ఇక 'నిఘంటువు'లో రమారమి 900 పదాలు (వాక్యాలను కూడా పదాలకిందనే పరిగజించిన సందర్భాలున్నాయి – ముఖ్యంగా తిట్ల విషయంలో) ఉన్నాయి. మొదట ఆరోపాన్ని తెలుగులిపిలో ఇచ్చి, తరవాత దాన్ని రోమన్లిపిలో రాసి, తెలుగులో అర్థం, దానికి ముందు వ్యాకరణ విభాగం పేర్యొని, దరిమిలా అదే తీరున ఇంగ్లీషులో అర్థ వివరణ చేసి ఇంగ్లీషు వచ్చిన వారికీ తెలుగురాని వారికీ ఆరె భాషా శబ్దార్థాల పరిచయ భాగ్యం కల్పించారు. అర్థవివరణ (గాంథికభాషలోగాని (పే.2: చేయుటకు, ఉండుటకు), కొన్ని సమయాల్లో మారుమూల పదాల్లోగాని కనిపిస్తుంది. ఉదాహరణకు, 'ఉగ్ద' అంటే 'పరిజాతల' (నగ్నమంటే – లేదా దిసమొల అంటే – సులభంగా అర్థమయ్యేదేమో), 'ఉల్తని' అంటే 'సరాతం' ("a spoon with a flatthin(?) to roast bread or pancake etc."), 'సద' అంటే 'చానుపు' (కల్లాపి /కలయంపి అంటే బోధపడేది).

తీగె, పొద, మొక్క చెట్టు, మాను అనేవాటి మధ్యగల భేదాన్ని నిఘంటువులయినా పాటించటం అవసరం. 'అంబాదాస ఝూడు' అంటే గోంగూర 'చెట్టు' అని, 'a green vegetable plant' అని ఇంగ్లీషులోనూ వివరించారు! 'కకూల్తి కర్స' అనే క్రియారూపానికిచ్చిన అర్మాల్లో 'etreat' అనే మాటుంది. బహుశా అది 'entreat' కావచ్చు. "షూరువోస్పాదొ" అంటే "ఇబ్లు పాడుగాను – ఒక తిట్టు" అని వివరిస్తూ, అది విశేష్యమని ఎలా పరిగణించారో తెలీదు. "చిమ్ని అనే మాటుకు "ఊరబిచ్చుక" అనే స్పష్టార్థమిచ్చిన తరువాత "bird (of any kind) which quents a village, sparrow" అని రాశారు. quents బహుశా frequents అనే భావంలో రాసిన మాటై ఉంటుంది. "మకడు" అంటే "ఒక తిట్టు (కోతి అని దీనికర్థం)" అని వాడుక భాషలో వివరించారు. కోతి, గాడిద, వంది వంటి మాటలను తిట్లుగా వాడినంత మాత్రాన వాటికున్న సాధరణార్థాన్ని ఇలా వివరించటమెందుకో తెలీదు. ఒక్యమాటలో నిఘంటు నిర్మాణం అసంతృష్టికరం. మరో గతిలేదు కాబట్టి ఆరె భాషను గురించి తెలుసుకోటానికి ఇదే శరణ్యం. భాషాభిమానులు దీన్ని కొని, స్వబుద్ధితో సవరించుకొని ఉపయోగించెదరుగాక! 1.9.1996

### వీరతెలంగాణా విష్ణవ పోరాటం - గుణపాఠాలు

#### - పుచ్చలపల్లి సుందరయ్య

నైజాం సంస్థానంలో 1946-1951 మధ్యకాలంలో నైజాముకు, రజాకార్లకు, భూస్వాములకు వ్యతిరేకంగా జరిగిన సాయుధసంఘర్షణ, 1948 సెప్టెంబరులో స్వతంత్ర భారత ప్రభుత్వం పోలీసు చర్య జరిపిన తరవాత కూడా సాగింది. నాటి పోరాటానికి నాయకత్వం వహించిన పుచ్చలపల్లె సుందరయ్యగారు స్వానుభవంతో కన్న, విన్న, నిర్వహించిన తిరుగుబాటు చరిత్రను 1972లో ఇంగ్లీషు భాషలో 760 పేజీల మహాగ్రంథంగా రాస్తే, కలకత్తా నుంచి మార్బిస్టు కమ్యూనిస్టు పార్టీ కేంద్ర కార్యాలయం ప్రచురించింది. అది ప్రధాన భారతీయ భాషలన్నింటిలోనూ పూర్తిగానో సంక్షిప్తంగానో అనూదితమైంది. బైబీస్ భాషలోకి కూడా అనువాదం చేశారు. తెలుగు అనువాదం 1973లో తొలిసారి వెలువడి 1987లోగా మూడు ముద్రణలు పొందింది. జనహిత వారి కోరిక మేరకు సంక్షిప్త రూపంలో 1992లో కుదింపు కూర్పు వచ్చింది. ఇది పునర్ముద్రణ – అయిదో కూర్పు. రచన జనరంజకత్వాని కిదో నిదర్శన. అనువాదం సంక్షేపణ వి.ఆర్. బొమ్మారెడ్డి చేసినవి. సరళంగా సాఫీగా సాగింది. గ్రంథానికి చివర హరీంద్రనాథ్ ఛటోపాధ్యాయ ఇంగ్లీషులో ఆ ఉద్యమాన్ని వర్ణిస్తూ రాసిన గేయకావ్యమూ, దానికి ఆరుద్ర చేసిన అనువాదమూ కనిపిస్తాయి.

అలనాటి తెలంగాణా పోరాటంలో పదమూదువేలమంది పాల్గొన్నారు. నాలుగువేల మంది హతులైనారు. పదివేలమంది మూడు నాలుగేళ్లు కటకటాల మధ్య ఉండగా, అరలక్ష మంది వివిధ నిర్బంధాలకు లోసైనారు. పోలీసు చర్య తరవాత ఆంధ్రలో, విశాలాంధ్రలో కమ్యూనిస్టు పార్టీ బలపడింది. 1952 ఎన్నికల్లో 85 మంది శాసనసభలకూ 19 మంది లోక్సభకూ ఎన్నికయి నారు. భారతసేనలను కూడా ప్రతిఘటించవలసిన దుస్థితిలో ఉద్యమాన్ని విరమించక తప్పలేదు. ఓటమి ఫలితాలనూ పర్యవసానాలనూ విమర్శించటంలో అభిప్రాయభేదాలు వచ్చి అవిభక్త కమ్యూనిష్టు పార్టీ చిలిపోయింది. మరోవైపు నైజాం నవాబు రాజ ప్రముఖయినాడు. రాజభరణాలు పొందాడు. అప్పటి రాజభక్తులైన భూస్వాములు పోలీసుచర్య తరవాత (క్రమంగా పుంజుకున్నారు. శెలంగాణాలో కాలక్రమాన బలపడి నేటి నక్చలిస్టుల పుట్టుకకూ విజృంభణకూ కారకులైనారు. సాయుధ పోరాటం ఆశించిన ఫలితాలను ఈనాటికీ సాధించలేదు. అందువల్ల సంఘర్మణ తప్పటంలేదు.

స్వతంత్ర భారతంలో జరిగిన మొట్టమొదది భయంకర సాయుధ సమరం తెలంగాణా పోరాటం. దాని వైఫల్యాలకు కారణాలనేకం. ఆది నేర్చే గుణపాఠాలు అపారం. సుందరయ్యగారు వాబిని కూడా (కోడీకరించి చర్చించారు. ఆయన అభిప్రాయాలు అందరికీ నచ్చకపోవచ్చు గాని, ఆయన కళ్లకు కుట్టినట్టు వర్ణించిన పోరాటగాథల చరిత్రలో ఎవరూ తప్పపట్టలేరు. దాని కాయన ప్రత్యక్షసాక్షి. ఉద్యమ నాయకుడు. చరిత్ర దృష్టితో చూడదలచిన వారికీ మహాగ్రంథం పేదల బాధలూ కన్నీళ్లూ కష్టాలూ వారసుభవించిన దుర్భర జీవితాలనూ వివరించి, చరిత్ర రాణుల (పేడుపురాణాలు కాపని రుజువు చేస్తాయి. సాహిత్య దృష్టిలో ఇదొక చారితక విషాదకావ్య మనిపిస్తుంది. కంటనీరు పెట్టకుండా ఈ మహారచనను చదవగలగటం అసాధ్యం – కమ్యానిస్తు సిద్ధాంతాలను వ్యతిరేకించే వాళ్ళు కూడా. మన గత చరిత్రకు ఇది అద్దం పడుతున్నది. తప్పక చదవవలసిన మహాగ్రంథమిది.

6.10.1996

#### చాసే కవితలు

#### - చాగంటి సోమయాజులు

క్రీథా రచయితగా పేరుమోసిన చాగంటి సోమయాజులు (చాసి) చిన్న వయసులో రాసిన 'పిడికెదు కవిత'లను (పే.24) ఆయన కుమారుదు శంకర్ 1957లో (ప్రచరించాదు. ఇది పునర్ముద్రణ. ఆయన కథానికల సంఖ్యే అల్పం. కవితల సంఖ్య అల్పాల్పం. 'గంగిగోవు పాలు కడివె చైనను చాలు' నన్నట్లు కొద్దిగా రాసి పెద్దగా పేరు సంపాదించిన ఉత్రమ రచయితల్లేవాసే ఒకరు. 1937 – 46ల మధ్యకాలంలో రాసిన పది కవితలను ఈ రూపంలో పునః ప్రచురించారు. రాయటం, రాయగానే (ప్రచురించటం చాసా లక్షణం కాదు. తనకు నచ్చిన వాటినయినా ఏ మిశ్రుల, అభిమానుల నిర్బంధం మీదనో (ప్రచురణ కివ్వటం ఆయన ఆచారం. ఇందులోని కవితలస్నీ ఒకప్పుదు ముదితాలే.

'వంతెనపైన' అనే శీర్షికతో 1940లో చాసో రాసిన కవితాఖందాన్ని రోణంకి అప్పల స్పామిగారు ఇంగ్లీషులోకి అనువదించారు. దాన్ని అనుబంధంగా ప్రచురించారు (పే. 21-22). కె.వి.రమణారెడ్డిగారు, మానేపబ్లివారు, చాసో పుత్రిక తులసిగారు రాసిన విమర్శ వ్యాసాలను కూడా అనుబంధంలో చూడవచ్చు (పే.23-47). 'అల్ఫాక్షరముల ననల్ఫార్థరచన' చేసిన, చేయగలిగిన కొద్దిమందిలో చాసో ఒకరు. 'ఉమ్మెత్రలో రెమ్మెత్తిన తుమ్మెద'లనూ (సే.9), 'ఎదారి చూఫులనూ 'చిగురులు పెట్టిన బీకట్లనూ (పే.12), 'తాళ్ళలా వేళ్ళాడుతున్న పిల్లలనూ' (సే.14), 'అక్రయపాతరాగున్న అర్ధపందుణ్నీ' (సే.15), 'పిరై పరుగెత్తుతున్న ఏద్చునూ' (సే.17) చూసి కవిలా పాఠకులు కూడా కరిగిపోవచ్చు. మొత్తం సంకలనంతో 'కాందిశీకుడు' గుండెలు పిందే కావ్యఖందం (సే.19). పొట్టకోసం పెళ్ళాం బిడ్డలనూ మునలితల్లినీ వదిలి రంగం (రంగాన్) వెళ్ళిన అభాగ్యుదు యుద్దకాలంలో (పాజాలు అరచేతిలో పెట్టుకొని కాలిబాటను నడిచి స్నగ్రామం చేరినప్పుడు తల్ల కొడుకును చూసి 'మారరైతుకు పోయె మన సాగుభూమిరో, మారు మనుముకు పోయె నీబిద్ద తల్లరో' అని బావురు' మని 'నిప్తూ నేకున్నాము, నీకేటి పెట్టేది?' అని గుండెలు బాదుకోవటం బందరాతి నయినా కరిగిస్తుండి. కొద్దిమాటల్లో అనంతచేదనను (పకటీకరించిన చాసో కవితామార్గంనుంచి కథా రచనవైపు మరలటం తెలుగుసాపిాతి దురదృష్టం. ఈ ఒక్క కావ్యఖందం చాలు ఆయన రచనాశక్రిని చాటి చెప్పుటానికి.

సమాజంలోని దౌర్భాగ్యాన్ని సానుభూతితో గమనించి దానికి కావ్యరూపమిచ్చిన చాసో అభినందనీయుడు. నినాదాలు కవిత్వ మనుకొనే అమాయక కవికిళోరాలు తప్పక చదివి మార్గనిర్దేశం చేసుకోటానికి ఈ చిరుపొత్తం ఉపకరిస్తుంది.

13.10.1996

# పాతన భాగవతం - శృంగారం

#### - దాక్టర్ మేళ్లచెర్పు భాను[పసాదరావు

నాగార్జన విశ్వవిద్యాలయంనుంచి పిహెచ్.ది పట్టం పొందిన పరిశోధన ఫరితం ఈ రూపంలో వెలువడింది. ఇందులో అయోగవియోగసంభోగ శృంగార భేదాలనూ వాచికాంగిక క్రియా శృంగార విశేషాలను బమ్మెర పోతన ఎలా భాగపతంలో 'అతి శ్రీనాథం'గా 'అతి మాన సంగా' వర్ణించాదో సోదాహరణంగా రచయిత వివరించారు. అనలు భాగవత కల్పతరు వర్ణసనే శృంగారపరంగా వ్యాఖ్యానించారు (పే.167). పోతన భక్తి శృంగార రసపరిష్రావితంగా (పే.4) మహాభాగవత రచనచేసి 'పారలౌకిక ఆనందాన్ని' (పే.7) పాఠకులకు కల్పించాడని నిరూపించారు. భాగవతులూ నిరీశ్వరవాదులూ ఈ రహస్యాన్ని గుర్తించలేకున్నారని బాధ పద్వారు (పే.109). (గంథాంతంలో పోతన భాగవతం 'అతిమానుష మానుష శృంగార రత్నాకరోమని (పే.198) నిషర్ల చేశారు. శ్రీకృష్ణపరమాత్మ 'అనుచిత శృంగారం' (పే.151), పోతన పర్ణించిన 'నిరింద్రియ శృంగారం' (పే.150) ఎంత మహక్తరమైనవో ఈ (గంథ పఠనంవల్ల తెలుస్తుంది. పోతన రసాభాస పోషణ (పే.137) కూడా సమర్థనీయ మనిపిస్తుంది. ఆ మహాకవి ఇంతటి శృంగార వీర ప్రదర్శనకు దిగటానికి కారణం ఆనాటి రాజుల, రాజకవుల, కవిరాజుల అభిరుచి మాత్రమే కాదని, అప్పటి 'ప్రజల' శృంగారచింతనకూడా అంత పర్యాప్తమేనని రచయిత విశ్చాసం (పే.6–8).

తాము పూజించే దేవీమూర్తుల అంగాంగ వర్ణన చేయని భక్తులైన కవులు లేరనిపిస్తుంది. కానీ కాళిదాస కుమార సంభవంలోని పార్వతీపరమేశ్వరుల సంభోగవర్ణన 'పి(తో స్పంభోగవర్ణన మిప సుతరా మసప్యా' మని అధిక్షేపించిన ఆనందవర్ధనాచార్యుల వంది విమర్శకులూ ఉందేవారు పూర్పం. మరోవైపు గీతగోవిందంలోని శృంగారం జీవాత్మపరమాత్మల సంయోగమని హర్షించి భక్తిపారవశ్యంలో మునిగి తేలినవాళ్ళూ ఉందేవారు. ప్రస్తుత రచయిత రెండో కోవకు చెందినవారు. జన(శుతిలో, చివరకు సినిమాల్లో కూడా నిరాదంబరుడుగా మహాభక్తుడుగా లోకం గుర్తించిన పోళన పరమశృంగారి అని, ఆయన భోగినీ దండకం కన్నా భాగవతమే శృంగారమయ మని ఈ పరిశోధన నిరూపిస్తున్నది. 'మధురభక్తి'ని ప్రతిపాదిస్తుంది. 'పుష్టిమార్గాన్ని' నిర్దేశిస్తుందో లేదో తెలియదు.

పరిశోధకులు తమ ఫూర్వ నిర్ణయాలకు విరుద్ధమైన అభిప్రాయాలను ప్రస్తావించటం, చర్చించి తమదే సముచిత నిర్ణయమని నిరూపించటం అవసర మనీ శాస్త్రీయమనీ గుర్తించరు. అది నేటి సంప్రదాయం. అందువల్లనే 'ఇందలి రతిక్రమ విధానం కామశాస్త్ర ప్రసిద్ధమైన క్రమంలోనే సాగింది' (పే. 149) అని నిర్దాక్షిణ్యంగా చెప్పగలిగారు. 'రతిచక్రపవృత్తస్య నైవ శాస్త్రం న చ క్రమః' అనే మరో వాదముందని రచయిత గుర్తించినట్లే లేదు. మొత్తంమీద ఇది ప్రవరులకు నిషిద్దగంథం. మాయాప్రపరులకు ఉపాదేయం. వాత్సాయన కామసూడ్రాలను వేరే చదవనక్కరలేదు. కోజార్క ఖుజురాహో శిల్ప చిడ్రాలను కూదా సందర్భో చితంగా ముదిస్తే. బ్రహ్మాండంగా ఉండేది. వృద్ధ రసికులు మానసికానందాన్నీ, యువకులు కాయికానుభూతినీ పొంది మోక్షసాధకులు కావటాని కిది ఉపకరిస్తుంది.

1.12.1996

# యతినీతం

**మూలం – స్వామీ వివేకానంద** అనుకృతి – గజ్జెల మల్లారెడ్డి జగత్పసిద్ధడైన స్వామీ వివేకానంద 'కవితా సంపుటి' ఇది. సికిందరాబాద్లోని యువకళావాహినివారు (పదురణకర్తలు. బెంగాలీ, సంస్కృతం, పొందీ భాషల్లో స్నామి అప్పుదప్పుడు రాసిన కవితలను, పాటలను, స్తోడ్రాలను యతిగీతం పేరిట (పదురించారు. తెలుగుచేసినవారు గేయకవితలో సిద్ధహస్తులైన మల్లారెడ్డిగారు. బహుశా మూలరచనల హిందీ అనువాదాలకిది 'అనుకృతి' కావచ్చు, అనువాదమో కాదో, ఎటువంటి అనువాదమో నిరూపించటానికి ఈసంపుటిలో మూలరచనల్లేవు, ఇందులో 25 గేయాలున్నాయి. వాటిలో సర్వోత్తమ రచన 'సృజనగీతం'. దాన్ని పరిచయకర్తలు 'సృష్టి' అని వ్యవహరించారు. అది వివేకానందరచన అనేకన్నా ఋగ్వేదంలోని నానదీయసూక్తానికి ఆయన చేసిన అనుకృతికి తెలుగు రూపమని చెప్పటం మంబిది. లేఖాయణం అనే 24వ కవితకు ఆ శీర్మికను మూల రచయితే పెట్టారో అనుకృతికారులు పెట్టారో తెలియదు. వ్యాకరణం ప్రకారమది 'లేఖాయనం' అని ఉండవలసింది.

'అది ఛందోవాక్యంలో అతిరమ్యమనోజ్ఞ విరతి, సంగీత విభావరిలో సమరస లలిత విరామం' (పే. 8), 'కన్ను లన్నిటి చూడగలవుగాని, తమ్ము తామెప్పుడూ దర్శించనేలేవు!' (పే. 24), 'పగతో పగ రగులుతుంది, చావులోన బ్రతుకులోన' (పే.34;) 'చావొకటే కాదు బ్రతుకు సైతం జీవికి శాపం' (పే.35); 'రాళ్ళు చెట్లా ప్రకృతి నియమాలను మీరలేవు, అవి ఎప్పుడూ యథాస్థితికి అచ్చమైన నమూనాలు' (పే.49); 'పడిన కెరటం లేబి తీరును' (పే. 52); 'పడికించు చలిగాలి వసనమైతే నేమి?' (పే.56); 'ప్రడమి కడుపులో రగిలిన మంటల కొండలు సైతం కుతకుతలాడెను' (పే.70); 'చషకాలలోన బ్రాక్షాప్పాదయ రక్షమ్ము' (పే.70); 'సుఖములో దుఃఖమ్ము సుధలోన గరళమ్ము ఉన్న దిదియే లోకవృత్త సారాంశమ్ము' (పే.72-3) వంటి చక్యని భావా లీకవితిల్లో కనిపిస్తాయి. కొన్ని సందర్భాల్లో – ఉదాహరణకు, 'కదలేని కడగంద్ల వడగంద్ల వానలో, తడిసి ముప్పందుమై....'' (పే.49) వంటిపోట్ల వివేకానందుల పాలెంతో, మల్లారెడ్డి భాగమెంతో నిరూపించటం కష్టం.

పెరుగులో వచ్లే కలిసినట్ల 'అనత్ నుంచి (పే.22), తృటిలోన (పే.34), శృతిపథములో (పే.70), యవ్వసరీవి (పే.71), పండిజ్జీ (పే.79) వంటి ప్రయోగాలు బాధిస్తాయి. 'సర్వభూతేభ్య ప్రవచనం (పే.5), మిథ్యా స్పప్పాల తెరలు నీనా మధ్యాన ఇకపై (పే.15), అవాంగ్మానసగోచరం (పే.16), కృంగేటప్పుడు (పే.19), భజన జపతప సాధనలను (పే.24), దివ్యాలేశ ప్రాభావితమై' (పే.78) వంటి అవ్యాక్నత ప్రయోగాలు లేకుంటే బాగుందేది.

కొన్ని సందర్భాల్లో భావాభివ్యక్తి అస్పష్టంగా ఉంది. మచ్చుకు - 'ఒక స్వచ్ఛంవోలె (పకృతి, ఏకజలార్జవ మయ్యెను' (పే.28), జ్ఞాతాజ్ఞనం జ్ఞేయం ఏకీకృతమైనప్పుడు (పే.29), ఈ రహస్యం నానదే, అది నను జడిపిస్తుందా?' (పే.77) వందివి. అయితే 'తొలి మలి సంజల కెంజాయలలో, జలధితరంగ మృదంగఘోషలో, పులుగులు చేసే కలగానంలో (పే.19), 'శిశిరంలో కడుగుకున్న ముఖాలెత్తి పుష్పమ్ములు, ఆకాశంలో వెలిగే, అహస్యరుని దర్శించును' (పే.32) వంది కవితలు ఆహ్లాదకరమైనవి. ఇంత మంచి కవితా సంపుటిలో అచ్చుతప్పులు తప్పకపోవటం దురదృష్టం. వివేకానందుల విశ్వరూపంలో ఈ కవితా సంపుటి ఒక అంశ మాత్రం. చదపదగిన రచన. తెనుఁగులెంక తుష్కల సీతారామమూల్తి కవిత్వం -వ్యక్తిత్వం

#### - అమూల్య జ్రీ

తెలుగు లెంకగా గాంధీ కవిగా సుట్రసిద్ధులైన క్రీర్తిశేషులు తుమ్మల సీతారామమూర్తిగారి (25.12.1901- 21.3.1990) కవిశ్వ వ్యక్తిత్వాల గురించి అయన వీరాభిమాని, ఆయనదగ్గర కృతి పుచ్చుకొన్న భాషాసాహిత్యాభిమాని అమ్ములయ్యగారు రాసిన మహాగ్రంథమిది. తన జీవిత కాలంలో ఒక్క గాంధీ మీదనే పదిహేనువేల పద్యాలు పైగా రాసి, జీవితాంతం గాంధీమార్గంలోనే నిరాదంబరంగా నిత్యసత్మక్రతంతో ఒకరి దగ్గర చేయి చాచకుండా, తాను కృతి ఇచ్చినవారినుంచి కూడా ప్రతిఫల మాశించకుండా ఆదర్శజీవితం గడిపిన ఉపాధ్యాయుడి జీవితగాథ ఇందులో ఉంది. బిరుదుల కోసం, పదవుల కోసం, ధనగౌరవాల కోసం అత్మగౌరవం అమ్ముకోడానికి వెనుదీయని సాధారణ కవులు వందల సంఖ్యలో బతుకులు వెళ్ళదీస్తున్న కాలంలో వాదిని అశించని, పెద్దలిచ్చిన 'అభినవ తిక్యన' బిరుదాన్ని కూడా 'నాకు నిది సైరింపరాని (వేగాయె మీముందు విడిచెదన్ దీని' (పే.394) అని విసర్థించిన త్యాగాభిమానధనుడి జీవితవిశేషాలు ఈ (గంథంలో సవివరంగా చూడవచ్చు, నిస్పార్థంగా వినయాశమాపేవలే, పన్నుల నిరాకరణ ఉద్యమంలో గాంధీభక్తుడిగా జీవించి పరితిఫలం కోరని మహావ్యక్తి తున్నల.

1930లోగా ఆయన 24 కావ్యాలు రచించాడు. 'ఆశ్మకథ (1936, 1951), మహాశ్మకథ (1968), గాంధీగానము (1987) గాంధీకవిగా ఆయనకు పేరు సంపాదిస్తే, ఆత్మార్పణం (1932), రాష్ట్రగానము (1938), పడిగపంట (1993) మొదలైన కవితలు తుమ్మలవారికి రాష్ట్రకవిగా, రైతు కవిగా ప్రశస్తి తెచ్చిపెట్చాయి. తెలుగు కవితలో తెలుగుదనం సాధించాలని ఆయన విశేష కృషి చేశారు. 'నవాక్కర, అభినవాక్కర' అనే కొత్త ఛందస్పులను సృష్టించారు. శ్రీశ్రీ (పే.401), జాషువా (పే.403) లను తొలిదశలో సమధృష్టితో చూడలేకపోయినా పరిణత దశలో అభిమానించారు. సొంత సొమ్ముతో రచనలు ప్రచురించి గాంధేయ మిశ్రులకు మాత్రమే అంకితమిచ్చి అభిమానులకు ఉచితంగా ఇచ్చారేగాని కవితావృత్తిలో సంపాదనమార్గా లస్వేషించలేదు. ఆయన కవిత్వం కన్నా ఆయన వ్యక్తిత్వం లక్ష రెట్లు గొప్పది.

(గంథంలో అభిప్రాయాలూ, 38 పేజీల అనుబంధాలూ కాక, 14 అధ్యాయాల్లో ఆయన వ్యక్తిత్వ విశిష్టతనూ రచనాశక్తినీ అక్కడక్కడ కొన్ని పునరుక్తులతో (గంథకర్త చర్చించారు. వీరాభిమానికాబట్టి నేటి పరిశోధక విద్యార్థుల ధోరణిలో సమస్త విషయాల్లోనూ తుమ్మలవారికో (పత్యేక స్థానం కల్పించాలని తాపత్రయపడ్డారు. 'నవ్యసంప్రదాయ భావవిష్టవ కవి'గా తుమ్మల వారికి గుర్తింపు రాలేదని (పే.141–169) వ్యసనపడటం నిష్ట్రయోజనకరం. తుమ్మలవారికి ఇరవయ్యో శతాబ్ది తెలుగు సాహిత్య చరిత్రలో ఉన్న స్థానాన్ని అటువంటి గుర్తింపు పెంచదు – తుంచదు. ఈ ఒక్క విషయాన్నీ, అక్కదక్కడ 'ఆరాటంనకు' (పే.21) వంటి అపప్రయోగాలనూ మినహాయిస్తే ఈ తరం సాహితీపరులు చదివి తీరవలసిన ఉత్తమ (గంథమిది. గాంధీజీకీ ఆయన విధానాలకూ లేని ఆమోదం ఈ కాలంలో ఆయన అనుయాయి అయిన తుమ్మలవారికి రాకపోవచ్చు. అంతమాత్రాన వారి వ్యక్తిగౌరవాలకు భంగమేమీ లేదు. ఆదర్శరహితమైన నేటి (కవి) సమాజం ఇటువంటి రచనల ద్వారా సచ్చీలతనూ ఆత్మగౌరవాన్నీ అలవరచుకోగలిగితే అదే పదివేలు. రచయిత పరిశ్రమ ప్రశంసనీయం.

7.9.1997

### పలుకు చిలుక

- బేతవోలు రామణ్రహ్మం

ఇది 'అధునిక భారతీయ భాషాకవితలకు పద్యానుస్పజన'గా వెలువద్ద రచన. ఇండియన్ లిటరేచర్, ఉదయభారతి పత్రికల్లో (పచురితమైన భారతీయ భాషా కవితల్లో అనువదనీయ మనిపించి, 'ప్పాదయ సహధర్మం కుదిరి' ఈ రచయిత పద్యరూపంలో పెట్టిన 50 కవిత లిందులో కనిపిస్తాయి. గ్రంథ (పచురణకు తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వారు మూదువేల రూపాయల ఆర్థిక సహాయం చేశారు. తమ సంస్థలో అనువాదశాఖ కూడా ఉంది కాబట్టిపఠన పాఠనాల్లో ఈ (గ్రంథం విశ్వవిద్యాలయం వారికి కూడా ఉపయోగపడుతుంది. వీటిలో కొన్ని ఇంతకుపూర్వమే పత్రికల్లో వచ్చాయి; ఆకాశవాణి వినిపించినవి కొన్ని ఉన్నాయి. రచయిత పద్యసాహితి పునరుద్దరణ దృష్టితో 'అనుసృజించారు'– అనువాదం చేశామని చెప్పలేదు. మూల రచనలతో పోల్చుకుని పరిశీలించటం సాహితీ జిజ్ఞాసువుల కర్తవ్యం.

ఈసంపుటిలో "ఏవో నాలుగయిదు పదాలు కచ్చ అభ్రసిద్ధ పదాలు కూడా వాడలేదు'అంటూ కొన్ని 'పదకల్పనలు' చేసినట్లు రచయిత పేర్కొన్నారు (పే.17). "కొండ చనుబాలు (పే.6), వానకత్తి (పే.14), మబ్బుపువ్వు (పే.15), గుండె చచ్చుడు గీతలు (పే.29), సెల యేటి పందుముసలి (పే.29), ఎదంద యుద్ధము (పే.75), రెండునాల్మల బీకటి" (పే.81) వంటివి మంచి పదబంధాలు. "కాగిన రాగపక్నెరముగా నెరుపెక్కిన నేల (పే.13), సగము చెక్కినబీకటి రాతిబౌమ్మ" (పే.33) వంటివి ముచ్చటగొలిపితే, "ప్రసవించిన కన్నతల్లి" (పే.58) వంటివి సుబోధం కావు, రచన సాధారణంగా (గాంథిక భాషా రూపంలోనే సాగినా 'నెమిలీకలు' (పే.19), 'కొవ్పొట్రై' (పే.21) వంటి రూపాలు సమకాలిక సాపాతీ ప్రభావంవల్లనేమో చోటుచేసుకున్నాయి.

"అరయం గుహరమందు..." (పే.27) అనే పద్యంలోని రెందో చరణం మాత్రం తేటగీతి పాదం; తక్మిన మూదు చరణాలూ ఆటవెలది పాదాలు. రచయిత కావాలనే ఈ (పయోగం చేశారేమో చెప్పలేం. "ఓసి కుసుమమా!...." (పే.24) అనే పద్యంలోని రెందో పాదంలోని 'చేయంగా' అనే మాట దీర్ఘాంతమైనందువల్ల గణభంగం జరిగింది. 68వ పేజీలోని 'ధనము పంపించు కాగితమ్ము నింపు' అనే గీతపాదంలో అక్షరలోపంవల్ల గణభంగం. "కానీ...." అనే కంద పద్యం చివరిపాదంలో "ఊనిన వేళన్ దుఃఖాత్రు లురలు గనులన్" అన్న బోట అదేస్థితి (అదే పేజీ). 70వ పుటలోని ఉత్పలమాల మూదోపాదంలోని పైద్య' శబ్దాన్ని తొలగించక పోతే గణభంగం తప్పదు. 56వ పేజీ చివరసున్న 'ఉప్పరిగ మీద – గుండెచప్పు దనగ' అన్న గీతపాదంలో 'గుండియ' అనే రూపముంటేనే గణభంగం జరగదు. ఇటువంటి పొరపాట్లవల్ల కవితానుస్మజనకు ఇణ్బందిలేకపోయినా పద్యవిద్యకు ప్రమాదం జరుగుతుంది. రచయిత జాగరూకత చూపవలసింది.

అన్యభాషా కవితలను తెలుగువారికి రుచి చూపినందువల్ల మనమెంతలో ఉన్నామో

తెలుస్తుంది. ఇతరు లెంతటివారో బోధపడుతుంది. భిన్నభాషీయుల మధ్య సదవగాహనకు దారితీసే ఇటువంటి రచనలను ఆహ్వానించాలి. మలయాళకవితల కిందులో పెద్దపీట వేసినట్నుంది. కవితాప్రియులు చదవదగ్ర (గంథం.

9.11.1997

### జనకథ

### - రాంభట్ల కృష్ణమూర్తి

కవిగా, రాజకీయ కార్యునిస్తుగా, పాత్రికేయుడుగా (పథ్యాతుడైన రాంభట్ల కృష్ణమూర్తిగారు మార్నిస్టు దృక్పథంతో మానవజాతి నాగరకతా సంస్మతుల వికాసాన్ని తన పద్ధతిలో వివరించిన (గంథమిది. స్వయంకృషితో విద్యావిజ్ఞానాలార్జించిన వ్యక్తి కాబట్టి రచయిత విశ్వవిద్యాలయ పరిశోధనల పద్ధతులను అనుసరించలేదు. ఇంతకుముందు బాలగంగాధర తిలక్, ఎస్.ఎ.దాంగే, రాహుల్ సాంకృత్యాయన్, సురవరం (పతాపరెడ్డి వంటి వాళ్లు ఈ రంగంలో తమ అభిప్రాయాలను సృష్టీకరించారు. రాంభట్లవారు మార్బ్, ఏంగెల్స్, మోర్గనులతో కొన్ని సందర్భాల్లో విభేదిస్తూ కూడా, మార్బిస్టుగా మానవజాతి చరిత్రను తమ దృష్టితో పరిశీలించి కొన్ని నిర్ణయాలకు పచ్చారు. వాటి నీగంథంలో (పతిపాదించారు. అందువల్ల అనేకస్థలాల్లో 'నా అభిప్రాయం' అని సృష్టీకరించారు.

ఈ గ్రంథంలో 45 ప్రకరణాలున్నాయి. ఆహారాన్వేషణలో భాగంగా మానవజాతి పురోగతి సాగిందనీ, అప్పటప్పటి అవసరాలకు అనుగుణంగా సంప్రదాయాలను కల్పించుకున్నారనీ నిరూపించటం గ్రంథసారాంశం. మానవులు గణాలుగా ఉండి బ్రాతాలుగా పరిణమించి జనంగా పర్యవసించటానికి లక్షల సంవత్సరాలు పట్టాయని, మూడు మహాయుగాలుగా ఈ పరిణాము చరిత్రను విభజించవచ్చని, ఒక్కో మహాయుగం 6 లక్షల సంవత్సరాలయినా ఉందని, వాటిలో అంతర్యుగా లున్నాయనీ (గ్రంథకర్త నిరూపించారు. మొదటిది శావేజీ మహాయుగం. దాన్ని క్రవ్యాదమహాయుగమంటే బాగుండేది. రెండోది బర్బర మహాయుగం. మూడోది నాగరక మహాయుగం. తొలియుగంలో మానవుడు అరణ్యజీవనంచేస్తూ మౌనాన్వేషణలో ఉండి మాతృస్వామిక గణాల్లో బతుకుతుండేవాడు. మత్యాపోరం తినటం, విల్లమ్ములు కనిపెట్టడం ఆ మహాయుగం చివరి దశ. గ్రామ నిర్మాణం, నౌకా నిర్మాణం, వ్యవసాయం, సాహిత్యసృష్టి, అయుధశక్రి పెంపుదల ఆ యుగ విశేషాలు. నగర నిర్మాణం, డబ్బను కనిపెట్టడం, పెట్లుబడిదారీ విధానం మూడోయుగం లక్షణాలు. రెండో యుగంలో 'పశ్వాన్నం' తినటం మొదలుపెట్టాడు. 'పశ్వన్నం' అంటే వ్యాకరణదోషం రాదు. మాంసాహారం అంటే సులభంగా అర్ధమయ్యేది.

సంస్పుతభాషనూ వేదసాహిత్యాన్నీ తెలుసుకొన్న పాశ్చాత్య విద్వాంసులు పురాణగాథలను పోల్చి చూడటం మొదలుపెట్టారు. మానపుడి పుట్టక, మూలభాషల ఏకత్వం వగైరాలను చర్చించారు. రాంభట్ల వారు ఆ పద్ధతిలో మానవోత్పత్తి బైకాల్ సరస్సు దగ్గర మొదలయిందని, పందిసుంచి వ్యవసాయ విద్యను మొట్టమొదట సుమేరియన్ను నేర్చుకున్నారని (అందుకే 'ఆదిసూకరవేదవేద్దుడు' మహానీయుడట), సుకన్యాప్యవనుల కథ మనదేశంలో జరిగింది కాదని, అసుర ఉన్నన్ మందాయి మన తెలుగు 'మందికి' పూర్పణంధువని, కేదారగౌరీ (ప్రతం, సుక్కప్పుపూజ, ఎంకిదు వంటి తెలుగువాళ్ల సంప్రదాయాలకు ఎక్కడెక్కదో పూర్వరూపాలున్నాయని గ్రంథకర్త నిరూపణ.

శబ్దసాదృశ్యాన్ని బట్టి నిర్ణయాలకు రావటం, తన నిరూపణలకు ఆధారమైన ఇతర గ్రంథాలను [పస్తావించకపోవటం స్మూలలక్షణాలు. సాధారణ పాఠకులను దిగ్ర్భాంతులను చేసే, పండితుల గుండెలు బీల్బే అనేక విశేషాలు గ్రంథంలో ఉన్నాయి. మానవజాతి చరిత్రను మరోకోణంలో చదివి తెలుసుకోదలచిన వారందరికీ ఈ రచన అవశ్యపఠనీయం.

23.11.97

### మన తెలుగు తెలుసుకుందాం...

# - దాక్టర్ ద్వా.నా.శాస్త్రి

అమలావురంలోని ఎస్.కె.బి.ఆర్. కళాశాల తెలుగుశాఖలో రీదర్గా వనిచేస్తున్న ద్వా.నా.శాద్రిగారు ఇంతకుపూర్పం ఒకానొక దినపడ్రిక ఆదివారం సంచికలో 'ఇదీ మన తెలుగు' అనే శీర్షిక కింద ధారావాహికంగా ప్రచురించిన వ్యాసాలను ఈ రూపంలో ఇప్పుడు ప్రచురించారు. శీర్షికను మార్చి భాషా సాహిత్య విశేషాలను 'పాపులర్'గా చెప్పాలనే ఈ ప్రయత్నంలో "ఊహమీద ఆధారపడి చెప్పినవీ కొన్ని ఉన్నా'యని గ్రంథపరిచయం చేసిన రామనరసింహం గారు పేర్కొన్నారు, 'మిత్రవాక్యం'లో. అది నిజమే. గ్రంథరూపంలో పెట్టిన వ్యాసపరంచకకు విషయసూచిక లేదుగాని, ఉపశీర్మిక లున్నాయి.

ె తెలుగులోని ధ్వనులనూ వాటికున్న లిపిసీ చర్చిస్తూ 'I' సంగతి ప్రస్తావించారుగాని (పే. 6), ac విషయ మెత్తకోలేదు. 'అచ్చిక తెలుగు – అచ్చతెలుగుగా అయింది' (పే. 9) అనే వాక్యార్థం సరిగా బోధపడదు. చిలక శబ్దం చిల్మగా మారిందనటం, అక్షరాలు (ధ్వసులుకాదా?) తారుమారయినందుపల్ల నవ్వులాట అనేది నవ్వుటాలగా మారిందనడం (పే. 12) భాషాశాడ్ర పద్ధతి కాదు. "పర్యాయపదాలు – అన్ని భాషల్లోనూ ఉంటాయి" (పే. 15) అనేది 'పాపులర్' ప్రసంగం. నిజానికి ఏ భాషలోని ఏ రెందు మాటలూ అన్ని సందర్భాల్లోనూ ఒకటి మరోదానికి పర్యాయపదం కాదని భాషాశాడ్రు సిద్ధాంఠం. "సంస్మతం వాడుకలో లేదు కాబట్టి పూర్తిగానికి పర్యాయపదం కాదని భాషాశాడ్రు సిద్ధాంఠం. "సంస్మతం వాడుకలో లేదు కాబట్టి పూర్తిగానికి పర్యాయపదం కాదని భాషాశాడ్రు సిద్ధాంఠం. "సంస్మతం వాడుకలో లేదు కాబట్టి పూర్తిగా వ్యాకరణానికి లొంగిపోయింది. కాబట్టి, ఆ భాషలో అర్థాలకి పెద్ద మార్పులేవీ ఉందవు"(పే.25) అనేది పూర్తిగా శాద్రవిరుద్ధమైన, అనాలోచితనమైన తీర్మానం. "ముక్కడి (ముక్కులేనివాదు)" పంటిపోట్ల అచ్చుతప్పులున్నాయి. (పే. 37). ఉప్పిడి, ఉప్పిండి అనే రూపాంతరాల్లో కేవలం వ్యతిరేకార్థంలో ఇడి ప్రత్యయం వాడుకలో ఉందని గుర్తించినట్లు లేదు. 'శక్తివంతంగా' (పే. 74) వంటి 'అక్షర దోషాలను' పరిహరించలేదు.

అక్షరదోషాలను వివరించటం, కొన్ని జాతీయాలకు వివరణ లివ్వటం బాగుంది. కాని 83వ పేజీ నుంచి 'ప్రకటన'లను- వాణిజ్య ప్రకటనలను - ఎత్తిరాసిం దెందుకో తెలీదు.వాటిని విశ్లేషించి గుణదోష చర్చ చేయనప్పుడు ఆ ప్రసంగం అనవసరమనిపిస్తుంది. అలాందివే 'ఉత్తరాల కథ' (పే.76-82), తెలుగు వచన రచనలోని భేదాలూ (పే.86 నుంచి). ఏదో ఒక నిర్దష్ట ప్రణాళికకు కట్టుణడి రాసివుంటే బాగుండేది. తోచిన భిన్న విషయాలన్నిటినీ ఒకచోట చేర్చటంవల్ల ఉద్దేశించిన ప్రయోజనం నెరవేరదు. అయితే సులభంగా వివరించాలన్న ప్రయుత్న భావాలు హర్షించదగ్గవి. క్లుష్తంగా ఈనాటి తెలుగును గురించి తెలుసుకోదలచినవారికి ఈ గ్రంథం కొంత ఉపయోగపదుతుంది.

14.12.1997

### ప్రజావాజ్తయము

### - చింతా దీక్షితులు

సుట్రసిద్ద కవి, కథారచయిత చింతా దీక్షితులుగారు శ్రీశ్రీ వంటి వారికి మార్గదర్శకులని పించుకొన్న వ్యక్తి. ఆయన వ్యాససంగ్రహం 1955లో చలంగారి పీఠికతో వెలువడింది. ద్వితీయ ముద్రణగా ఈ రూపంలో ఆ గ్రంథం ఇప్పుడు వెలుగు చూసింది. ఇందులో శ్రీల సారస్వతం, ఆడవాళ్ల పాటలు, బాలవాబ్మయం, బాలసాహిత్యం, యక్షగానం, కొరవంజి అనే అంశాల మీద ఆయన భిన్న సమయాల్లో రాసిన ఆరు వ్యాసాలున్నాయి. ఆయా విషయాలమీద తరవాత కాలంలో అనేక పరిశోధనలు జరిగినా, నూతనాంశాలు అవిష్పుతమైనా, ఈ తొలి తరం మహారచయితను ఒకటి రెందు స్వల్ప విషయాల్లో తప్ప విభేదించవలసి రాదు. అదే ఆయన ప్రత్యేకత.

జానపద సాహిత్యం ప్రత్యేక లక్షణాల్లో కర్త ఎవరో తెలియకపోవటం, భిన్నప్రాంతాల్లో పాఠాంతరాలు చేర్పులతో మార్పులతో దొరకటం వంది వుంటాయనేది నేటి విశ్వాసం. దీక్షితులుగారు "కుయ్యూరి (గామమందలి సీతారామదాసు బ్రాసిన పాట"ను (పే.3), రామ చంద్రరాజు రచించిన కుశలాయకాన్నీ (పే.11) (పస్తావించారు. లిఖిత సారస్పతంలో ఆయా ప్రజావాబ్మయ ధోరణుల పూర్వరూపాలు కనిపిస్తాయని ఉదాహరించారు. ప్రజావాబ్యయంలోని ఉత్తమ రచనలను బయటికి తీశారు – చక్యని చిక్యని తెలుగు భాషకు నిదర్శనలుగా. "కఠినంబు లుంచితే కాపులకు తెలియదని, మరుగు లుంచుట మాని మాట లుంచితిని (పే.11), వేసిన పాపమ్ము వండిన చద్ది, కుడువకపోదయ్య కొంతకాలముకు (పే.13), ఆడవారికి గలవు అగ్ని మండ్రములు, అలికేరు తుడిచేరు ముగ్గపెట్టేరు, మందేటి మంటలకు మారు మనిలేరు (పే.14), రమజీరో! నిను చూసినప్పుడె, రాతిరే శివరాతి రాయెను (పే.53) వంటి మధురగీతాలను అవిష్కరించారు.

సూళాదులు తమకు దొరకలేదని (పే. 25) దీక్షితులుగారు విచారపద్దారు. నేటికీ దొరికినట్లు లేదు. తమ నాటికి తెలిసిన 400 యక్షగానాల్లో సగం మా(తమే ముద్రితమైనా యన్నారమే.51). ఈనాటికీ అదే పరిస్థితి మార్పులేకుండా కొనసాగటం తెలుగుజాతి భాషా సాహిత్యాభిమానాలకు నిరూపణ. "సంస్మత నాటకాల్లో విదూషకుడివంటిదే తెలుగు యక్షగానాల్లో కొరవంజి" (పే.57) అనే దీక్షితులుగారి అభిప్రాయం పూర్తిగా సమర్థనీయం కాదు గాని అయన సహ్మదయ విమర్శకుడే గాని, పరిశోధకుడు కానందువల్ల ఇటువంటి ప్రసంగం వచ్చివుంటుంది.

గ్రంథం ఆసాంతం చదివిస్తుంది. అక్షరాక్షరం దీక్షితులుగారి అర్ధమనస్సును ప్రతిఫలిస్తుంది. చదవదగ్గ పుస్తకం.

# తెలుగు సాహిత్య చరిత్ర

# దిశ (వ్యాస సంపుటి)

### - దాక్టర్ ననుమాస స్వామి

ఉస్మానియా విశ్వవిద్యాలయం తెలుగు శాఖలో రీదర్గా ఉన్న ననుమాసస్వామిగారు బహు (గంథకర్తలేగాక పరిశోధకులు కూడా. తెలుగు కథా సమితిని స్మాపించి కథాసాహిత్య సేవ చేస్తున్నవారు. ఈ వ్యాససంపుటిలో ఆయన కథాగతికి సంబంధించిన ఏదు వ్యాసాలను ప్రచురిం చారు. "1995 కథాకమామీషు, తెలంగాణా రవళి వినిపించిన కథకుడు సురమౌళి, సమకాలీన కథారచన ధోరణులు, కథాసాహిత్యంలో 'దిశ', తెలుగు కథను కాపాదుకునేదెలా? అటు పత్రికలు ఇటు రచయితలు మధ్య నలిగే మంచి కథ, కథకులకీ – పాఠకులకీ మధ్య దూరం వ్యాపారమే" అనే వవి.

రచయిత 1995లో వెలువద్ద తెలుగు కథా సాహిత్యం మొత్రాన్ని అపోశన పద్ది ఆ ప్రత్రియకు మాత్రమే కవితకన్నా, నవలకన్నా అధికాదరణ లభించిందని తేల్చారు. అంటే మిగిలిన రెందు ప్రక్రియాలను కూడా అవలోదనం చేశారని చెప్పాలి. ఆ యేదు వెలువద్ద 40 కథా సంపుటాలూ వివిధ పత్రికలు ప్రచురించిన రెందువేల కథలూ (సే.10) ఆయన పరిశీలనకు వచ్చాయంటే ఆయన పరిశ్రమ ఎంతదిదో ఊహించవచ్చు. "దళితులే దళితకథలను రాయాలనే నియమం" (సే.10) ఒకటి కొత్తగా వచ్చిందని తెలుస్తున్నది. దళితవాదానికీ ద్రీవాదానికీ వితృస్వామ్యం మీద వ్యతిరేకత ఉందనే విషయం (సే.12) ఈ రచన ద్వారా తెలుస్తుంది. కాకపోతే ప్రజాస్వామ్యవాదులు, ప్రజాతంత పార్టీలు, పౌరహక్కుల సంఘాలు గ్రీవాదాద్యమానికి బానట నిల్చాయి" (అదే.) అనే వాక్యంలో మహదమహత్మర్తలు రెందినీ అమహత్ క్రియారూపంతో నిర్దేశించటం బాధాకరమనిపించవచ్చు. "భర్త సంపాదనలో ... నాకెందుకంటుంది రాజ్యలక్ష్మి" (సే.16) అనే నాలుగు వాక్యాలు చదివితే విషయమేమో అర్థం కాదు. రచయిత అర్థస్పష్టత కోసం మరింత (శమిస్తే బాగుండేది.

ప్రజారసవాదం (పే. 19) ఏమిటో సామాన్య పారకులకు అర్థం కాదు. "స్వాతండ్యం వచ్చి చైతన్యాన్ని చంపివేసింది" (పే. 52), "కథ పారకుడికి చేరువకావాలనే మిషళో కథకులు కొందరు వాడుకభాషను ఉపయోగిస్తున్నారు" (అదే), ఇందస్ట్రియల్రెజ్డ్ సివిలైజేషన్లో స్పెషలైజేషన్ ఎలా వస్తుందో కథాకారుల కోసం ఓ సంస్థ ఆవిర్భవించదం అత్యంతావశ్యకం" (పే. 51), "ప్రయోజన కరమైన ప్రయోగం లేకపోవదంవల్లే కథ ముందుకు పోవదంలేదు" (పే. 45), "సమాజంలో సగంగా ఉండిన సపుంసకలోకంనుంచి తృష్తి చెందని స్ర్రీ" (పే. 31), "మద్యనిషేధ దుష్పరిణా మాలు వ్యక్తుల మూర్భత్వం వల్ల జాగాదాలు మామూలేగదా" (పే. 18) వంటి అమూల్య వాక్యాలు దురవబోధంగా ఉన్నాయి. ఇంత చిన్న పుస్తకంలో ఉన్న అక్షర దోషాలనూ భాషాదోషాలను ఎత్తిరాస్తే ఇందులో సగం గ్రంథమవుతుంది పరిమాణంలో. పాఠకుల మీద దయదలచటమేగాక ఉపాధ్యాయపుత్తిలో ఉన్నవాళ్లు తమ రచనలు విద్యార్థుల కెలా భాసిస్తాయో గమనించి కూడా గ్రంథాలు ప్రచురించటం మంచిది. తెలుగు కథ, దాని మీద విమర్శ ఎలా ఉన్నాయో ఈగంథం సృష్టీకరిస్తుంది. - దాక్టర్ ద్వానాశాస్త్రి

ఇది 'తెలుగు సాహిత్య విద్యార్థులకు, గ్రూప్ −1, సివిల్ సర్వీసెస్ మొదలైన పోటీ పరీక్షలకు వుపయోగపడే విధంగా రూపొందించిన (గంథం.'' దీన్ని 'సాహిత్యాంశాలకే' (ప్రాముఖ్యం ఇస్తూ, దా. ద్వానా. శాట్రిగారు రచించారు. (గంథకర్త తమ జీచిత విశేషాలను ప్రచురపరుస్తూ తమ జన్మకాలాన్నే విస్మరించారు! చరిత్రగతితో, కాలక్రమ నిర్ధయంతో సంబంధం లేని 'సాహిత్య చరిత్ర'ల్లో బహుశా ఇదే మొదటి మహాగ్రంథం తెలుగులో. నానా విశ్వవిద్యాలయాల్లోని పండిత పరిశోధకులు తమతమ సిద్ధాంత వ్యాసాల్లో కనిపెట్టిన విశేషాలను సేకరించి, గుదిగుచ్చి ఆయా కవుల, ప్రక్రియల మంచిచెడ్డలను ఇందులో నిర్దేశించారు.

(గంథం రెండు భాగాలు : ప్రాచీన సాహిత్యం, అధునిక సాహిత్యం అని. చరిత్రకన్నా సాహిత్యాంశాలే ముఖ్యమనుకొన్నందువల్ల కంకంటి పాపరాజు కవితా వైభవాన్ని విశదీకరిం చిన తరవాతగాని పురాణ వాబ్మయం సంగతి గుర్తుకు రాలేదు. నన్నయకు ముందునుంచే ఉన్నదనుకొన్న జానపద సాహిత్యం అవధానవిద్య తరవాత సాక్షాత్యరించింది. ఆధునిక సాహిత్య భాగం మరీ విచిత్రం. ఆధునిక కవిత్వ లక్షణాలు, వాదాలు, ధోరణులు, (ప్రక్రియలు, ఉద్యమాలు చర్చలోకి వచ్చిన తరవాత, ఆధునిక సాహిత్య నిర్మాతగా వీరేశలింగం పంతులు, 'వాడుక భాషాయోధుడు'గా గిడుగు రామమూర్తి ప్రస్తాపనకు పచ్చారు. గిడుగువారిని గురించి రాష్యుదాడగా తానే గురజాడతోబాటు ఆధునిక కవిత్వానికి సహయుగకర్తగా పరిగణించిన రాయబ్రోలు గుర్తుకు వచ్చి ఆ ప్రకరణంలో ఉపాంశంగా స్థానం సంపాదించాడు! తరవాత తనకు నచ్చిన కవులను గురించి రాసి, 'మరి కొందరు కవులు' అనే శీర్షికలో వారి పూర్వులను గుర్తుచేశారు. అభ్యుదయ కవులు, దిగంబర కవులు, విష్లవ కవులు స్మరణకు వచ్చిన తరవాత వారందరికీ పూర్వులైన నయాగరా కవులు స్ముతికి వచ్చి, చేతనావర్త అనుభూతి కవులతో పొత్త కలిపారు!

(గంథకర్త తనకు "సాపాత్యంపట్ల వెర్రి అభిమానం" పుట్టిందని 'ముకుళిత హస్తాలతో'. నివేదించారు. అమాట పచ్చినిజ మనిపిస్తుంది. విస్పష్ణమయిన రచనా (పణాళికగాని, చారిత్రక దృష్టిగాని, అవగాహనగాని లేకుండా అవ్పదప్పటికి దొరికిన సిద్ధాంత వ్యాసాల్లోని విషయాలను సేకరించి ఒక వావీవరసా లేకుండా రాసిన అతుకుల బొంత రచన ఇది. వివరాలకు పోతేఇంత (గంథమూ రాయవలసివస్తుంది. ఈ మహాగ్రంథపఠనం ద్వారా పోటీ పరీక్షల్లో నెగ్గిన వారికివివిధ ఉద్యోగాలిచ్చే ఏర్పాటుంటే లోకానికి ఉపకారం జరుగుతుంది, సాపాత్యానికి అపచారం జరిగినా. వినోదం కోసం చదవవచ్చు. ఆ దృష్టితో చదవండి.

14.3.1999

# రైతుల నీటిపారుదల వ్యవస్థల యాజమాన్యం చట్టం - వడ్లమాని వేంకటరమణ, ఎ.వి. నాగేష్ కర్మ

**కౌ**లుదారీ చట్టం, అర్భన్ ల్యాండ్ సీలింగ్ చట్టం, పంచాయతీరాజ్ చట్టం, హిందూలా, వీలునామా వంటి అనేక న్యాయశాస్త్ర రచనలను తెలుగులో ప్రచురించిన తండ్రీకొదుకులు ఈ (గంథాన్ని కూడా వెలువరించారు. తండ్రి [పాక్టీస్ చేస్తున్న న్యాయవాది, తనయుడు న్యాయ కళాశాలలో ఉపన్యాసకుడు. ఆంగ్లభాషా పరిచయం అంతగా లేని తెలుగు పౌరుల ప్రయోజనా లను దృష్టిలో పెట్యకొని ఈ రచనలు ప్రచరిస్తున్న వీరు మరో విధంగా తెలుగులో శాస్త్రసాహిత్య సృష్టికి సేవ చేస్తున్నందుకు ప్రశంసనీయులే.

ఈ (గంఢంలో 1997 ఏడిల్ నెలలో అమల్లోకి వచ్చిన చట్టానికి తెలుగు అనువాదముంది. రైతు సంఘాల సభ్యులనూ అధ్యక్షులనూ రహస్య వోటింగు విధానం ద్వారా ఎన్నుకోవటంఎన్నికైన వ్యక్తుల పదవీకాలం మూడేళ్లకు పరిమితం కావటం ఒక ఎత్తయితే, ఎన్నికయిన సభ్యులను రీకాల్ పద్ధతి ద్వారా గద్దె దించే అవకాశం మొదటిసారిగా కల్పించటం మరో ఎత్త. ఇడేవిధానం శాసన సభ్యులకూ పార్లమెంటు సభ్యులకూ అనువర్తిస్తే పార్లీ ఫిరాయింపుదార్ల బెడదైనా తగ్గవచ్చు. అయితే అది పార్లమెంటు చేయవలసిన శాసనమేగాని శాసనసభ పరిధిలో ఉన్నది కాదు.

చట్రంలోని ఏడు అధ్యాయాలనూ రూల్చునూ అనువదించిన వారు ఫారమ్సును ఉన్నది ఉన్నట్లు ఇంగ్లీషులోనే ఇచ్చారు. వాటిని కూడా తెలుగు చేసినట్లయితే ఇంగ్లీషుభాషా పరిచయం లేని రైతులకు మరింత ఉపయోగకరంగా ఉండేది. సాగునీటిని శాగ్రీయ పద్ధతుల్లో వినియోగించ టాన్ని నియంతిస్తూ రాష్ట్ర ప్రభుత్వం చట్టంచేస్తూ, సదరు చట్టం చేసిన ముఖ్యోద్దేశాన్ని న్యాయ స్థానాల్లో సవాలు చేయటానికి వీల్లేదనటం విద్దూరంగా ఉంది. న్యాయస్థాన పరిశీలన సాధ్యపదని భారత రాజ్యాంగంలోని అదేశసూడ్రాలను కేందరాష్ట్ర ప్రభుత్వాలు అమలు చేయనందువల్లనే ఉచిత ప్రసాథమిక విద్య వంటివి అర్ధశతాబ్ది స్పతంత్ర పరిపాలన తరవాత కూడా అందని మానిపంద్లలాగానే మిగిలిపోయాయి. ఎన్నికయిన వ్యక్తులను వెనక్కు పిలిపించే అధికారం లేనందువల్లనే మన రాజకీయ వాదులు పదవీకాలంలో సర్పతంత్ర స్పతంత్రంగా వ్యవహరించ గులుగుతున్నారు. ఆ లోపాన్ని రైతుల విషయంలో సవరించిన ఈచట్టం న్యాయపరిశీలనకు అతీతమనటం దురదృష్టం.

ఈ అనువాదాన్ని జాగ్రత్తగా చదివిన రైతులు నీటిపారుదల వ్యవస్థనూ యాజమాన్యాన్నీ సక్రమంగా నిర్వహించగలరు. భాష సులభంగా సూటిగా ఉంది. ఇంగ్లీషురాని రైతులకిది బాగా ఉపయోగపడే గ్రంథం.

13.6.1999

### వీరతెలంగాణా సాయుధ సమరం

#### - కందిమళ్ల (పతాపరెడ్డి

అర్ధశతాబ్దం క్రితం తెలంగాజాలో జరిగిన నిజాం వ్యతిరేక, రజాకార్ వ్యతిరేక సాయుధో ద్యమం గురించి లోకానికి కొంతయినా తెలుసు. నాలుగువేల మంది ఆత్మార్పణ చేసిన ఆ ఉద్యమాన్ని గురించి రాష్ట్రపథుత్వం రూపొందించిన హైదరాబాద్ స్వాతంత్ర్యాద్యమ చరిత్రలో కేంద్ర ప్రభుత్వం తీసుకున్న పోలీస్ యాక్షన్ ఫలితంగా మతోన్మాదుల పతనం పూర్తయిందనీ, తెలంగాణాలోని ఆంతరంగిక వివాదాలు సమసిపోయాయని, 1948 తరవాత అంతా సుభిక్షంగా ఉందనే కట్టకథ (గంధస్థమయింది! నాటి నుంచి నేటి దాకా ఆరని చిచ్చులా రావణకాష్ఠంలా రగులుతున్న తెలంగాణా వాస్తవ పరిస్థితులను ప్రభుత్వాలు ఆర్థం చేసుకున్నట్లే లేదు – కార్యకారణ సంబంధాలు పరిశీలించి.

ఈ నేపథ్యంలో ప్రతాపరెడ్డిగారి చరిత్ర కథనం యథార్థగాథను వివరిస్తున్నది. 1857లో ఉత్తర హిందూ స్థానంలో మొదలైన ప్రథమ స్వాతంత్ర్య యుద్ధం నిజాం రాజ్యంలో 1860 దాకా కొనసాగిన వైనం చాలా మందికి తెలియని వీరగాథ. 1857 జులై 17 మధ్యాహ్నం మౌల్ఫీ అలావుద్దీన్, తుర్రే బాజ్ ఖానుల నాయకత్వంలో జరిగిన ట్రిటిష్ వ్యతిరేక యుద్దం (పే. 8,9) ఫిదా అలీ ఆత్మసమర్పణ (పే.11), వెంకటప్పనాయక్ 1858లో చేసిన తిరుగుబాటు (పే.12), భీంరావు వీరగాథ (పే. 13), 1859 మార్చి 15న పఠాన్ జహంగీర్ ఖాన్ చేసిన సాహసం (పే. 14), గోందునాయకుడు రామ్జే 1860 ఏట్రిల్లో చేసిన తిరుగుబాటు (పే.15), బేగంబజారు కుట కేసు (పే. 16) వంటివి ప్రభుత్వ చరిత్రకారుల దృష్టికి రాకపోవటం, వాటికి ఇవ్వదగినంత ప్రాముఖ్యం ఇవ్వకపోవటం క్షంతవ్యం కాదు. నిజాం రాజ్యంలోని కొందరు భూస్వాముల అధీనంలో ఉన్న ఆస్తుల వివరాలు (పే. 19-20), వెట్టిచాకిరి వైనం (పే. 20) వివరించిన తరవాత రచయిత ఆంధ్ర మహాసభ ఆవిర్భావ పూర్వరంగాన్ని, అతివాద మితవాద ధోరణులను వంద పేజీల్లో విపులీకరించారు. నిజాం వృతిరేక సాయుధ పోరాటంలో 4000మంది హతులైనారు. 15000 మంది అరెస్టయ్యారు. 200 మంది స్త్రీలు మానభంగాలకు గురైనారు (పే. 185). ఇన్ని దారుణాలకు కారకుడైన నిజాం నవాబుకు రాజప్రముఖ్ పదవి దక్కింది. ఆదాయప్పస్నులేని అరకోటి రూపాయల సాలుసరి భరణం దొరికింది. మరో 75 లక్షల రూపాయల సష్టపరిహారం లభించింది (పే. 187). కాశీం రజ్వీ 1957లో పాకిస్తానుకు క్రేమంగా చేరగలిగాడు. నాటి ప్రధానమంత్రి లాయఖ్ అలీ 1950లో గృహ నిర్బంధంలో ఉండి తప్పించుకొని పోగలిగాడు (!–పే.19).

ఇంకా అనేక విశేషాలను సచిత్రంగా గ్రంథం సమర్పిస్తుంది. ఏకపక్ష చరిత్ర విద్వాంసులు తప్పనిసరిగా చదివి కళ్లు తెరవవలసిన విషయాలెన్నో ఉన్న ఈ గ్రంథాన్ని రచించిన (పతాపరెడ్డి ప్రశంసనీయుడు. తెలంగాణా దీనదుర్భర గాథలు చదివి పృదయమున్న వాళ్లు కన్నీళ్లు వదిలి తమ మానవత్వాన్ని (ప్రదర్శించవచ్చు. చదివి తీరవలసిన మంచి రచన ఇది.

4.7.1999

# ధ్వన్యాలోకము

# వ్యాఖ్యాత : దాక్టర్ పుల్లెల శ్రీరామచంద్రుడు

వేదాల తిరువేంగళాచార్యులవారి ఆంధ్ర ధ్వన్యాలోకం తరవాత అంత విస్తృతమైన ధ్వని సిద్ధాంత ప్రతిపాదక గ్రంథాల్లో బహుశా శ్రీరామచంద్రుడిగారి ఈ గ్రంథమే చెప్పదగ్గది. ఇందులో తెలుగు సాపాత్యం నుంచి ఉదాహరణలు లేవుగాని చక్కని వ్యాఖ్యానముంది – 'బాలానందిని' అనే పేరున. కాళ్మీర విద్వాంసుడు ఆనందవర్ధనాచార్యుడు (క్రీస్తుశకం తొమ్మిబో శతాబ్దంలో ధ్వని సిద్ధాంతాన్ని ప్రతిపాదిస్తూ రాసింది ధ్వన్యాలోకం. అంతకుముందే కొంద రటువంటి ప్రసంగం చేసినా, ఆనందవర్ధనుడివల్లే ఈ ఆలంకారిక సిద్ధాంతానికి ప్రతస్తి వచ్చింది. దానికి కారికలూ వృత్తి ఆయనే రాశాదని, మరెవరో రాశారనీ రెండు వాదాలు వచ్చాయి. వన్నెండో శతాబ్దినాటి (పే.vii) అభినవగుష్టడు లోచనమనే వ్యాఖ్యను వెలయించాడు (అట్టమీద అతదు 11వ శతాబ్దివాడని ఉండటం విశేషం). ఉభయులూ మొత్తంమీద నాలుగు వందలకు పైగా ఉదాహరణల నిచ్చారు. ఈ రెంటికీ కలిపి శ్రీరామచంద్రుడు తెలుగులో బాలానందినీ వ్యాఖ్య రచించారు.

అభినవగుష్తడు స్వీయ భావాలనూ సిద్ధాంతాలనూ హొప్పించే ప్రయత్నం చేశాదనీ, ఇతర వ్యాఖ్యానాదులవల్ల తనకు మూల రచనాతత్వం బోధపడిందనీ ఈగ్రంథ రచయిత పేర్కొన్నారు (పే. viii). ఇలా స్వకీయాభిప్రాయాలు చేర్చటం ప్రౌఢివాద మన్నారు. ధ్వన్యాలోకం వెలువడ్డ తరవాత దాని వ్యాప్తి మొత్తం భారతదేశాన్ని ముంచెత్తింది. అలంకార శాస్త్రంలో మకుటాయ మాన గ్రంథ మనిపించుకొన్నది. సంస్మృత విద్యాభ్యాసం క్రమక్షీణదశలో ఉన్న ఈ కాలంలో ఈ బాలానందినీ సహిత ధ్వన్యాలోక లోచన గ్రంథం తెలుగులిపిలో, భాషలో రావటం ఎంతో మంచిది. ధ్వని భేదాలు మొత్తం 7,420 అని కొందరూ, కాదు 9,940 అని మరికొందరూ వాదించి ప్రచారం చేశారు. అదంతా "బుద్ధి వ్యామోహజనకమైన, ప్రయోగానుపయుక్తమైనహర్చ మాత్రమే"నని ప్రస్తుత వ్యాఖ్యాత నిర్ధరించారు (పే.905). అయినాసరే, ఈ గణితమే చాలామంది అలంకార శాస్త్ర విద్యార్థులను భయపెట్టి దూరం చేసిన మాట వాస్తవం. ఈ కాకుల లెక్కలు మూల సిద్ధాంతాన్ని మారుమూలకు నెట్టి పరనపాఠనాలను క్లేశదాయకం చేశాయి.

విమర్శకు భయపడే, దాన్ని సహించలేని ఈనాటి తెలుగు కవులు (శద్ధాభక్తులతో ఈ (గంథాన్ని చదివితే కాళిదాసాదుల లోపాలను కూడా నాటి ఆలంకారికులు క్రమించలేదనీ, ఆ కారజంవల్ల (ప్రాచీన కవులు శాస్ర్ర పాండిత్యాన్ని అసహ్యించుకొని శుతువుగా భావించలేదనీ తెలుస్తుంది. 'శుతో రపి గుణా వాచ్యా, దోషా వాచ్యా గురో రపి' అనే సూక్తికి సంస్భుత శాస్ర్ర (గంథాలూ వాటివ్యాఖ్యానాలూ ఉదాహరజ(ప్రాయాలు. (శద్ధాసక్తులతో ఇతర వ్యాఖ్యానాదులను కూడా పరిశీలించి ఈ మహాగ్రంథరచన సమర్థంగా నిర్వహించిన వ్యాఖ్యాత ప్రశంస నీయుదు. (గంథం చదివితీరవలసిన ఉత్తమ రచన.

3.10.1999

# గురజాద రచనలు కపిద్దాకార భూగోళా

# - శిష్టా జ్రీనివాస్

(గంథ రచయిత తాను చేసింది 'పాదజ్జాపికాన్వేషణ' అని మాత్రమే చెప్పరకున్న ఒక విలక్షణ రచన ఇది. గురజాద రచనలను వ్యాఖ్యానిస్తూ కీర్తిశేషులు కె.వి.రమణారెడ్డి, బంగోరె (బండి గోపాలరెడ్డి) అథన్పూచికల్లో తేల్చిచెప్పని ఒక్కమాట మీద ఆధారపడి ఇంత గ్రంథం రాసిన శ్రీనివాస్గారు అభినందనీయులు. వరాహావతార విగ్రహాలనూ చిత్రాలనూ చూసినప్పుదు వచ్చిన చిన్న సందేహం ఉపర్యుక్త పాదజ్జాపికలను చూసిన తరవాత పెరిగి పెద్దదై ఈ పరిశోధన గ్రంథరచనకు దారితీసింది. తమ పరిశోధనలను వివరించటంతో సంతృష్టిపదక, తన పరిశోధన మార్గాన్నీ, అందులో తాను తిరిగిన మలుపులన్నిటినీ వివరించటమే ఈగ్రంథంలోని విలక్షణత. పరిశోధక విద్యార్థులకు మార్గదర్శకమైన రచన ఇది.

కన్యాశుల్కంలో గిరీశం 'కపిద్దాకార భూగోళా అని మనుధర్మ శాస్త్రంలో' ఉన్నట్లు చేసిన

ప్రసంగానికి, ఆయనే రాసిన కొందుభట్టీయంలో ఆ ప్రసంగం 'మనవాళ్ళు' కూడా చేశారతీవరణ దొరికింది. ఎవరు, ఎందుకు, ఎప్పుడు, ఎక్కడ ఈ మాట అన్నారో తేల్చుకోవటం గ్రంథకర్త తనమీద పెట్టుకొన్న బాధ్యక. భూగోళశబ్దాన్ని మొదటిసారి ప్రయోగించిన తెలుగుకవి శ్రీనాథుడని, సోమసిద్దాంత వ్యాఖ్యాత మామిడి సింగన ద్వారా అయనకీ విశేషం తెలిసి ఉంటుందనీ (పే.225), భూగోళశాస్త్రమని చెప్పిన ప్రథమాంధ్రుడు ఏనుగుల వీరాస్వామయ్య అని (పే. 136) రచయిత నిషర్టర్ల, కోపర్నికన్ సుంచి గెలీలియోదాకా శ్రీ. శ. 16వ శతాబ్దం ప్రాంతాల్లో భూమి ఒకోళమనే నిరూపణకు వస్తే (పే.131), శ్రీ.శ. 499 నాటి ఆర్యభటుడు గండ్రంగా ఉన్న నక్షత్రతుంజరం మధ్య మట్టి, నీరు, అగ్ని, గాలి అనే వాటితో నిండిన భూగోళం ఆకాశంలో ఉందని (పే.158) చెప్పాడు. వరాహమిహిరుడు (శ్రీ. శ. 505 ప్రొంతం) సదరుగోళం అయిస్కాంతాల మధ్యలోహం (అనుము)లా ఉందని వివరించాడు (పే.157). ఈ విషయం లోకదృష్టికి రాలేదుగాని ఇంగ్లీషు నాళ్ళు భూగోళశాగ్రపం పాఠ్యాంశం చేసిన తరవాత సామాన్యులకూ తెలిసివచ్చిందని రచయిత నిర్ధారణ.

(గంథంలో ఆరు చిడ్రాలున్నాయి. పద్దీకలున్నాయి. 'కపిశ్ర' అనేది సదైన రూపమైనా గురజాద రచనల్లో ఉన్నట్లే (గంథశీర్మికలో ఉంచానంటాదు రచయిత (పే. XXVII). అచ్చుతప్పులు తక్కువేగాని, 39వ పేజీలో ''మారన.... ముడికుదిరింది'' అనే వాక్యం పునరుక్తమయింది. 4వ పేజీలో 'విదేశాంద్ర ప్రచురణ'కు బదులు 'విశాలాంద్ర ప్రచురణ' అనే తప్పు రూపం కనిపిస్తుంది. గందరగోళం అనే మాట ప్రాచినాంద్రంలో లేదని (పే.68), తెలుగు తాళపడ్ర (గంథాల్లో చిడ్రాలుగీసే సంప్రదాయం లేనేలేదని (పే.XXVII) రచయిత అన్నమాటలు పరిశీలనార్తాలు. 225వ పేజీలో ''కపిత్రాకార భూగోళ మధ్యగో మేరుపర్వతిక' అన్నచోట మధ్యగో అన్నది 'మధ్యగ' అనే పదానికి సంధిగతరూపం. రచయిత పొరపాటుపడి మేరుపర్వతానికి బదులు 'గోమేరు' పర్వతాన్ని సృష్టించాదు. ఇలాంటి ఒకటి రెందు ప్రమాదాలు గ్రంథగౌరవాన్ని తగ్గించవు. కానీ పువర్ముదణలో సవరించుకోవలసినవే.

్ గురజాద ప్రతిభావృత్తున్నతలను విశదీకరించే ఉత్తమ రచనల్లో ఇదొకటి. సత్పరిశోధన సంప్రదాయం నెలకొల్బే గ్రంథాల్లో ఇదొకటి. సాహితీపరులు అవశ్యపఠనీయంగా భావించదగ్గ ఈగ్రంథం రచయితను అభినందించకతప్పదు.

26.12.1999

# **దిద్దబాటు**

### - జి.యస్. వరదాచారి

నౌలుగున్నర దశాబ్దాలుగా పతికారంగంలో భిన్న బాధ్యతలు నిర్వహించి, త్రస్తుతం జర్నలిజం ఆచార్యులుగా పనిచేస్తున్న గోవర్ధన సుందర వరదాచారిగారి రచన ఇది. 'ఆంధ్ర భూమి' దిన పత్రికలో 70 వారాలపాటు ధారావాపాకంగా రాసిన వ్యాసాల కిది గ్రంథ రూపం. గ్రంథ స్వభావాన్ని బట్టి ఇది పతికారచయితలనూ పాత్రితేయ వృత్తిలో ఉన్నవారిసీ ప్రధానంగా ఉద్దేశించి రాసిన సమీక్షా గ్రంథం. ఏయే పత్రికల్లో ఒకే వార్తను ఎన్ని విధాలుగా మలిచారో, వాటిలోని గుణదోషాలేమిటో, వృత్తిపరంగా, వృత్తి ధర్మపరంగా ఎలారాస్తే మంచిదో ఇందులో గ్రంథకర్త చర్చించారు. పత్రికారచనలో శబ్దక్రీడలూ శ్లేషచమత్మారాలూ శబ్దాదంబరం, విషయ వక్రీకరణా, అధ్రువ వార్తల ప్రచురణా, వక్రభాష్యాలూ, అన్యభాషాదురభిమానం పనికిరావని సోదాహరణంగా చర్చిస్తూనే పత్రికారచయితలకు వాస్తవ దృష్టి, వివేచన, విశ్వసనీయత, భాషాపాటవం వందివి అవసరమని కూడా ఇందులో వాదించారు. ప్రగతి వార్తలకు పత్రికల్లో (ప్రాముఖ్యం పెరుగుతున్న దనీ, వ్యాపారదృష్టి, పెరుగుతున్నదనీ ఆయన నిరూపించారు. పాతకాలంలో పాత్రికేయులకు వృత్తివిద్యకు సంబంధించిన (గంథాలు దొరికేవికాదు. ఇప్పు దాలోపం చాలా వరకు క్రమంగా తగ్గిపోతున్నందువల్లా విద్యాసంస్థల్లో పఠనపాఠన సౌకర్యాలు పెరుగుతున్నందువల్లా వృత్తి సైపుణ్యాన్నీ భాషా విజ్ఞానాలనూ పెంచుకోవాలని (గంథకర్త ఉద్బోధ. వివిధ పత్రికలునంచి దృష్టాంతాలను పేర్కొని చెప్పినా దాని వెనుక ఉన్న సదుద్దేశాన్ని అందరు మిడ్రులు అర్ధం చేసుకున్నారని రచయిత స్వయంగా 'మనసులో మాట'లో చెప్పారు. అందువల్ల అజాతశతు భోరణిలో సాగిన ఈ రచనను విద్యార్థులేగాక బోధకులుగూడా అమోదిస్తారని అశించచచ్చు.

జర్నలిజాన్ని ఒక శాష్ట్రంగా బోధించే అధ్యాపకులు ఆయా సిద్ధాంతాలకు, సూడ్రాలకు ఆచరణలో కనిపించే అవవాదాలను దృష్టిలోకి తేవలసి ఉంటుంది. సొంతంగా (శమించకుందా సిద్ధాన్న రూపంలో లభిస్తున్న ఈ దిద్దబాటులోని అంశాలు వారికెంతో ఉపయోగపడి పుష్టినిస్తాయి. దేశకాల పాడ్రతల్లో వచ్చిన మార్పులవల్ల నేటి పడ్రికారంగం ఆధునిక యండ్రాది సౌకర్యాల కారణంగా పెద్దపరి(శమగా విస్తరిస్తున్నందువల్ల, సమాజంలోని దౌర్భల్యాలు సామాజికు లయిన పాథికేయులక్యూడా సంక్రమిస్తున్నందువల్ల వృత్తికీ లోకానికీ జరుగుతున్న అపచారాలను (గంథకర్త సందర్భానుసారంగా ప్రస్తావించారు. ఇందులోని విమర్శల కెవరూ బాధపద నక్కరలేదు. గుణ దోషాలను (గహించి దోషాలను కంఠగతంగా గుణాలను అస్థిగతంగా నిలుపు కోదానికి ఈ (గంథం ఉపకరిస్తుంది. ఏ శాస్త్రంలో ఏ (గంథం వెలువడి తెలుగు భాషాభివృద్ధికో శాస్త్రసాహిత్య విస్తరణకో తోద్చడినా హర్షించవలసిందే. ఇందుకు తమవంతు (శమచేసిన పరదాచారి అభినందనీయులే.

13.2.2000

#### కవిగాలి గజలు సుందలి

- కవిగారు

ఇది పొట్టిశ్రీరాములు తెలుగు విశ్వవిద్యాలయం వారి ఆర్థిక సహాయంతో అచ్చయిన (గంథం. ఇందులో మిర్మా అసదుల్లాఖాన్ గాలిబ్ రచనలేగాక మరి నూటపాతికమంది ఉరుదూ కవుల కవితల అనువాద 'కవిళ్వీకరణ'తోబాటు, కవిగారి స్వతంత్ర రచనలు కూడా కనిపిస్తాయి. 51 పేజీల అభిప్రాయాదులూ కవిగారి 7 పేజీల స్వీయకవితా ఒక ఎత్తయితే, గాలిబ్ రచనలున్న 52 పేజీలు మరో ఎత్తు. రచయిత తనను, తాను కవిగారని బహువచనంలో పూజ్యవాచకంతో వ్యవహరించటం, 126గురు గజలు కవుల పేర్లకన్నా తన కవిగారనే పేరును పెద్దక్షరాలతో పదేపదే (పస్రావించుకోవటం వంటి స్పోత్యర్న – పదవులూ బిరుదులూ ఉన్న తెలుగుకవు లెవరికీ లేకపోవటం వింతల్లో వింత. పాఠకలోకం రచయిత అసలు పేరు 'కవిగారు' అని గుర్తించి, ఆయన బిరుదం ఆకునూరు గోపాలకిషన్రావు అని తెలుసుకోవటం అవళ్ళం. ఇంతగా అహంకరించిన వ్యక్తి స్పీయరచనలో "అనుభవాలు కోకొల్లలుగ అఘోరిస్తున్నానే తప్ప, కవిగా నేనేదో గొప్పగ కవిత్వీకరిస్తున్నానని చెప్ప!" (పే.167) అని విస్తుపోతూనే, గాలిజ్ కవిత్వాన్ని అనువదించటంతోబాటు 'కవిత్వీకరిస్తున్నా' ననటంలోని సంస్కారం దుర్భరమైన దురాగతం, అసహనీయం.

ఈ (గంథంలో మరో విశేషముంది. "జ్లాక్ (సంకెల)లలోని కవితలు కవుల పేర్లు తెలియని వారివి" (పే. Viii) అంటూ అజ్ఞాతకవులను శృంఖలాబద్ధలను చేయటం విశేషం కాదనటం కష్టం. అలాంటి ఒక కవితాఖందం (పే.52) "చెల్లని నాజాలే నేదెక్కువ, చలామణీలో నున్నవి, చిక్యనిదే శాంతి ఇక్కడ, చింతలు లోటే లేనివి!" అని ఆశ్చర్భార్థకంతో ముగుస్తుంది. ఆకవితా భావమే రచయిత లక్షణాలను నిజానికి వ్యక్తీకరిస్తున్న దనిపిస్తుంది. తనలోని "అనువాదభూతం ఆకలి" (పే. Xiii) తీర్చటం కోసం 49 సంవత్సరాల కిందటి 4వ తరగతి ఉర్దూ పాండిత్యంతోనే 'తెలుగుకవితలను ఉర్దూ లోనికి అనువదించే 'పట్టుబిక్కడం'తో 'అనువాదాలపై కాస్త' అధికారం' ఏర్పడ'గా 'ద్విపదాచౌపదలు' సిద్ధింపజేశారట కవిగారు (అదే పేజీ). మూలరచనల నిచ్చివుంబే అనువాదం ఎలా సాగిందో, వాటి కవిత్వీకరణ మరెంత అద్భుతమో తెలిసేది, పాఠకు లందరికీ. వారికా అదృష్టంలేదు. కవిగారు తమలో జూదం, చౌసర్ తప్ప గాలిబ్ గుణగణాలన్నీ కొట్టొచ్చినట్లు కనబదుతూండదం నూరుపాళ్ళు నిజమన్నారు (పేXV). అంతటివారు మహాకవిగారు కాకుందా కవిగారుమాత్రంగా మిగిలిపోవటం తెలుగుజాతి దురదృష్టం; కవిగారి వినట్రుతకు నిదర్శనం.

గాలబ్ కవితాశక్తి మీద, తదితరకవుల సామర్థ్యం మీద అభిమానగౌరవా లుండి కూడా, నాలుగో తరగతి ఉర్దూ కూడా రాని నావంటి సామాన్య సాహితీపరులందరికీ ఈ మహాకావ్యమే శరణ్యం. కవిగారి అతిశయంవల్ల అయాకవుల మీదనున్న సదభిప్రాయం పోగూడదనుకుంటే ఈ (గంథం చదవండి. "(పతివాదూ కోరేది పనికిరాని (పఖ్యాతి, మట్టిబొమ్మ లివన్ని ఒట్టి (పదర్శనలకే!" (పే. 66)నని నిస్పృహపడి చదవటం మానవద్దు – (గంథపరిచయ కర్తలమీది గౌరవంతో సయినా.

18.6.2000

# కన్యాశుల్మం - నూరేళ్ల సమాలీచనం

- (సంపా.)ఆచార్య మొదలి నాగభూషణ శర్మ, దా. ఏటుకూరి ప్రసాద్

ఇదొక అసాధారణ గ్రంథం. 1897లో తొలిప్రచురణ వెలుగు చూసిన 'కన్యాశుల్యం' అంతకు అయిదేళ్ళు ముందుగానే ప్రదర్శితమయింది. రెండో కూర్పు 1909లో వచ్చి సాహితీ ప్రపంచాన్ని మంత్రముగ్దం చేసింది; గురజాద వేంకట అప్పారావు గారికి యుగకర్భ్రత్వం, నవయుగ వైతాళికత్వం సాధించింది. ప్రదర్శనకు 1982లో, ప్రచురణకు 1997లో శతజయంతి మహోత్సవాలు జరిగాయి. గురజాద జీవితకాలంలోనే కన్యాశుల్యనాటకం మీద విమర్శలూ ప్రతివిమర్శలూ వచ్చాయి. అయన మరణానంతరం (1915 తరవాత) రచనను విశ్లేషించి వివేచించటం, గుణదోషాలు చర్చించటం పెద్దయెత్తన జరిగి శతయంతినాటికి అదో మహత్తర రచన అనే నిర్దారణకు వచ్చింది సాహితీ ప్రపంచం.

గురజాద అకవి, కుకవి అనే వాదనలే గాక అసలాయనకు తెలుగే రాదని, కన్యాశుల్కం

రచయిత కాదని, కాకపోతే ఇంగ్లీషులో రాస్తే ఎవరో తెలుగు చేశారనే దాకా ఒకమార్గం కృషిచేసింది. అందులో వావిళ్ల వేంకటేశ్వరశాష్రిగారి పరోక్ష (శమకు పోషితకవిపండితుల శాబ్దికషోష సాయపడింది. మొదట అలా దుర్వాదాలు చేసినవారే గురజాద కన్యాశుల్యం పరమాద్భుతమని దరిమిలా కీర్తించి రాశారు! తొలి చర్చ నుంచి 1999 చివరి దాకా వచ్చిన 'సీరియస్ రచనల గురించి' దాదాపు 180 వ్యాసాలను ఎంపికచేసి ఈ బృహత్సంపుటిలో గుదిగుచ్చి ప్రచురించిన సంపాదకద్వయాన్నీ, కేవలం ప్రచురణ వ్యయానికే సాహితీ లోకానికి అందించిన విశాలాంధ్ర పట్టిషింగ్ హౌస్ వారినీ ప్రశంసించక తప్పదు.

ఈ(గంథాన్ని విషయానుగుణంగా పదమూడు పరిచ్చేదాలుగా విభజించి, వాటిలో సాధ్యమయినంతవరకూ కాలక్రమానుసారంగా ఆయా వ్యాసాలను ప్రచురించారు. కన్యాశుల్యం గురజాడ రచనేనా అనే ప్రశ్నతో మొదటి పరిచ్చేదం మొదలవుతుంది. కన్యాశుల్యం ప్రదర్శనల సమస్యలను గురించి చివరి పరిచ్చేదం వివరిస్తుంది. ఫూర్బోక్తర ప్రశుల తులనాత్మక పరిశీలన, ఇతివృత్తం, పాత్రచిత్రణ, భాష, రస చర్చ, సమకాలీన సమాజ ప్రభావం మొదలైనవి వివులంగా ఉన్నాయి. కన్యాశుల్యాన్ని పునర్మూల్యాంకనం చేశారు. సంపాదకు లిద్దరూ విడివిడిగా రాసిన పరిచయాలు ప్రశంసనీయాలు. బీలువెంట గురజాడ సాహిత్యం గురించి ఇంగ్లీషులో వచ్చిన వ్యాసాలను కూడా సేకరించి ప్రచురించాలనే సంపాదకుల సంకల్పం నెరవేరాలని అశిద్దాం. గ్రంథాంతంలో గురజాడ జీవితరేఖాచిత్రంతోబాటు ఆధారగ్రంథాలను కూడా పరిచయం చేశారు. గురజాడ సాహిత్యాన్ని అనేక విధాల పరిశ్రమించి వెలికితెచ్చిన సెట్టి ఈశ్వరరావు, అవసరాల సూర్యారావు, కె.వి. రమజారెడ్డి, ఐంగోరేల స్మృతి కీ(గంథాన్ని అంకితం చేయటం సముచితం.

తెలుగు విమర్శ ఎన్ని రకాలుగా ఎన్ని ధోరణుల్లో ఎలా సాగిందో గమనించటానిక్కూడా ఈ(గంథ ముపయోగపడుతుంది. వ్యాసాల ప్రమాణం గొప్పది. భాషాభిమానులూ సాహితీపరులూ తప్పక కొని చదివి దాచుకోవలసిన మహాగ్రంథమిది.

27.8.2000

# **కౌటిరీయమ్ అర్ధశాస్త్రమ్** - వ్యాఖ్యాత : దాక్టర్ ఫల్లెల జ్రీరామచందుడు

(క్రిస్తుపూర్పం 400 నాటికి విష్ణగుఫ్తుడు నందసామాజ్యాన్ని ధ్వంసంచేసి మౌర్య సామా జ్యాన్ని స్థాపించిన అనుభవజ్ఞచైన మహామనీషి, ఆయనకే చాణక్యుడని, కౌటిల్యుడని పేర్లు, ఆయన భారతీయుల్లో చరమ మహర్షి అనిపించుకున్నవాడు. ఆయన దృష్టిలో మానవ జీవన విధానం అర్థం; అంటే మనుష్యులు నివసించే భూమి. ఆ భూమిని సంపాదించి పాలించే విధానాలను వివరించే శాష్ర్రం అర్థశాస్త్రం. నేటి ఇకనామిక్స్ అనే పదంతో ఇది సమానార్ధకం కాదు. చాణక్యుడి అర్థశాస్త్రం కామందకుడి నీతిసారం వంటి (గంథాలకు ఆధారం. ఆయన జీవితాన్నీ, రాజనీతి సామర్థ్యాన్నీ ప్రశంసించే ముద్రారాక్షస మనే సంస్మత నాటకాన్ని (క్రీ.శ. 6వ శతాబ్దంలో విశాఖదత్తుడు వెలయించాడు. చాణక్యుడు అరిస్టాటిలుకు సమకాలికుడు. ఆయన రాసిన ముల(గంథాన్ని ప్రచరిస్తూ దానికి ఇంతకుపూర్పం సంస్మతంలో, ఇంగ్లీషులో వచ్చిన వ్యాఖ్యలనూ అనువాడాలనూ పరిశీలించి తెలుగులో వ్యాఖ్యానించిన పుల్లెల శ్రీరామచంద్రుడు లబ్దప్రతిష్ఠలయిన మహోపాధ్యాయులు. గ్రంథారంభంలో 31 పేజీల విఫుల మైన 'ప్రస్తావన'లో మూలగ్రంథంలోని ప్రధానాంశాలను వివరించటమేగాక, గ్రంథాంతంలో 60 పుటల శబ్దకోశాన్ని అనుబంధంగా ఇచ్చి అలనాటి శాస్త్ర సాంకేతిక పదాలకు అర్థాలు కూడా చెప్పారు– సందర్భాన్నిబట్టి ఇంగ్లీషుమాటల్తో కూడా.

కౌటీలీయ (పశస్తిని గురించి ఎంత చెప్పినా తక్కువే. అందులో రాజ్యపాలనకు సంబంధిం చిన సమస్తాంశాలూ పౌరస్మతి శిక్షాస్మతులూ యుద్ధవిద్యలూ గూఢచర్యమూ వాణిజ్య విధానాలూ అవిసీతిని అరికట్టే మార్గాలూ శత్రువులను సామదాన భేదోపాయలతో వంచించి జయించే మార్గాలూ రాజోద్యోగుల ఎంపికా వగైరా అనేకానేక విశేషాలున్నాయి. ఈనాటి పాలకులు (గహించి ఆచరించదగ్గ అమలుచేయవలసిన అనేకోపాయాలూ పద్ధతులూ ఉన్నాయి (గంథంలో. ఉదాహరజకు సకాలంలో నిర్ణయం తీసుకోకపోయినా, విహారాలూ దేశ సంచారాలూ ప్రధానమను కొని ప్రభువులు నిర్లక్ష్యంగా (పవర్తించినా వచ్చే నష్టాలను కూడా చాజక్యుడు చర్చించాడు. నేటి పాలకులకు వోటుబలం చాలు గాని విద్యార్ధతాడు లక్కరలేదు. వారికి నిర్మంధంగానయినా ఈ అర్థశాస్త్రం బోధించినట్లయితే పరిపాలన సమర్థంగా జరుగుతుందనీ భారతదేశం పురావైభ వాన్ని ప్రసన్సంపాదించుకోటానికి ఈగ్రంథ ముపకరిస్తుంది. చదివినవాళ్ళు ధన్యులు. విజ్ఞానానికి కాలదోషం లేదు. గ్రంథరచయిత అనుభవ జ్ఞానం పాఠకులకు ఎంతో ఉపయోగపడుతుంది. కొని చదివి తరించండి.

సెప్టెంబర్ 2000

# భావార్థ చంద్రిక

# - ఆలూరి వాసుదేవశాస్త్రి

కొన్ని దశాబ్దాల తరవాత వావిళ్ళవారి ప్రచురణను చూడగలగటం అనందప్రదం. అయితే ఎప్పటినుంచి పునఃప్రచురణ కార్యక్రమం మొదలయిందో తెలియరాకపోవటం కొరతగానే ఉంటుంది. ప్రస్తుత (గంథం సంస్మత రచన. దానికి ఆలూరు వానుదేవశాస్ర్రి తెలుగులో రాసిన తాత్సర్యాన్ని మూలగ్రంథంతోబాటు ప్రచురించారు- 1999లో వావిళ్ల ట్రస్టు నిర్వాహకులైన అల్లాడి స్వామినాథన్ హైదరాబాద్లోని శాఖలో టైప్ సెటింగుచేసి. అట్టమీద తప్ప మరెక్కడా తాళ్చర్యరచయిత ప్రస్తాపన లేదు. మూలగ్రంథ రచయిత పేరయినా తెలియదని పీఠికాకర్త భూతపురి సుబ్రహ్మణ్యశర్మరాశారు (పే.15). ఆయన కూడా తాత్చర్యకర్త ప్రస్తావన తేలేదు.

ఇదో జ్యోతిశ్రాష్ట్ర గంథం. ఆ శాస్త్రంలోని జాతకభాగానికి సంబంధించిన ఈ గ్రంథంలో 319 అనుష్టప్ శ్రోకా లున్నాయి. వాటి తాత్సర్యం (గాంథికాండ్రంలో ఉంది. ప్రథమ ముద్రణ ఎప్పుడు జరిగిందో ప్రకాశకులు తెలియఐరచలేదు. ఇది ఎన్నో ముదణో తెలియదు. జ్యోతిశ్రాస్త్రంలో ఈ రచనకున్న ప్రామాణ్యాన్ని గురించిన చర్చ కూడా లేదు. ఇందులో 32 'విచారాలు' – అంటే అంశాలు – ఉన్నాయి. అవసరాన్నిబట్టి రాశిచక్రాలు వేసి వివరించారు. జ్యోతిషంలో అంతో ఇంతో ప్రవేశమున్న వారికి ఈ గ్రంథం ఉపయోగపదవచ్చు. వివరణలు చాలా సంగ్రహంగా ఉన్నందువల్ల (పతి 'విచారం' చివరా దానిపేరు పేర్కొన్నప్పప్పదు, పేరు తెలిసిన తాత్చర్యకర్తను స్మరించకపోవటం విచారకరంగా ఉంటుంది.

అన్ని విషయాల్లోలాగానే 'వావిళ్ళ' వారి (పచురణసందర్భంలో కూడా ప్రభాజాలు దెబ్బతిన్నా యనిపిస్తుంది. మొట్టమొదటి శ్రోకం "అదిత్య ప్రమూఖా ఖేటా స్తథా మేషాది రాశయః" అని మొదలవుతుంది. ప్రముఖ శబ్దంలోని 'ము' దీర్ఘమయినందువల్ల ఛందోభంగం జరిగింది. 57, 58 పేజీలకు చుట్టూ నల్లగీళతో పేటిక లెందుకు కట్టారో తెలియదు. 'రెందు లేక మూదు శిశువులు' (పే.155) వంటి ప్రయోగాలు తెలుగు వ్యాకరణంలోని మహదమహద్భేదం తెలిసిన ఎవరికయినా అపప్రయోగ మనిపిస్తాయి. పూర్వప్రమాణాలు పలచబద్దా యనటానికి ఇటువంటివి నిదర్శనలు. ఈ 'గ్రంథం చివరి అట్టమీద వాణిజ్య ప్రకటనలద్వారా 'శ్రీపతి జ్యోతిశ్వాస్త్ర రత్నము', వద్దాది వీర్రాజుగారి 'వాత్సాయన కామసూత్రములు' వెలతో సహా పేర్యొన్నందువల్ల ఈ గ్రంథానికి ముందే మరికొన్నిటిని ప్రచురించినట్లు తెలుస్తుంది. సాహిత్యాభిలాషులకు కొంత నిరుత్సాహమూ కలుగుతుంది.

జ్యోతిషశాస్రాభిమానులకు ఈ గ్రంథ ముపయోగపడవచ్చు.

10.9.2000

# భారతీయ సాక్ష్యాధారముల చట్టము

### అనువాద వ్యాఖ్యానం : పెంద్యాల సత్యనారాయణ

1872 నాటి ఇండియన్ ఎవిడెస్స్ యాక్ట్ కు 2000 నాటి ఇన్ఫర్మేషన్ టెక్నాలజీ చట్టం ద్వారా చేసిన సవరణలతోనహా ఈ గ్రంథం అనువాదమేగాక, విషయ ప్రాధాన్యాన్నిజట్టి వ్యాఖ్యానం కూడా. ముఖ్యమనిపించిన సందర్భాల్లో ఆయా న్యాయస్థానాల నిర్ణయాలను కూడా రచయిత ప్రస్తావించారు. ఆంగ్లికన్ న్యాయసూడ్రాల మీద ఆధారపడి 125 సంవత్సరాల పైబడిన పాతకాలంలో రాసిన చట్టం ఈనాటికీ అమల్లో ఉండటం ఎంత వింతో, నేటి పరిస్థితులకు సంబంధించని విషయాలను తొలగించటానికిగాని సవరించటానికిగాని అర్ధశతా బ్దంగా శీరికా ఓపికాలేని మన దేశవాళీ ప్రభుత్వాల అనిబద్ధతకూ నిర్లక్ష్యానికీ ఇది నిదర్శనంగా నిలిచింది. పదకొందు అధ్యాయాల్లో 167 సెక్షన్లతో న్యాయవిచారణలో అత్యంత ప్రాధాన్య మున్న ఈ చట్టం ఉన్నదన్న గుర్తుకూడా లేని మహానాయకులు మనల్ని పాలిస్తున్నారనటానికి మొదటి నిదర్శనం - లేదా సాక్ష్య మనవచ్చేమో – మొదటి సెక్షనే. అందులో 1872 సెప్టెంబరు 1వ తేదీనుంచి అమల్లోకి వచ్చిన ఈ చట్టం "జమ్మూ కాళ్మీర్ రాష్ట్రము మినహాయించి యావత్ భారతదేశమునకు" వర్తిస్తుందని పేర్కొన్నది! 3వ సెక్షన్ "భారతదేశం అంటే జమ్మూకాళ్మీర్ మనహాయించి మిగిలిన భారతదేశ"మని నిర్వచిస్తున్నది. గత సంవత్సరం సవరిస్తున్నప్పుడు కూడా మనల్ని ఏలుతున్నవారికి ఈ మొదటి అధ్యాయం కూడా దృష్టికి రాలేదంటే, మన రాజకీయ నాయకుల దేళభక్తినీ నిర్లక్ష్యాన్నీ నంచకుదు.

న్యాయశాస్రానికి సంబంధించి ఆంధరాష్ట్రం ఏర్పద్ద తరవాత రాష్ట్రప్రభుత్వం పరిపాలన న్యాయపదకోశాన్ని ప్రచురించింది. తెలుగును అధికార భాషగా 1966లో ప్రకటిస్తూ చట్టం చేసిన ప్రభుత్వం దరిమిలా చేసింది అల్ఫాల్పమయినా, కొన్ని సంస్థలూ కొందరు వ్యక్తులూ న్యాయపదకోశాలనూ చట్టాల తెలుగు అనువాదాలనూ వ్యాఖ్యానాలతో ప్రచురించారు. అవి విషయజ్ఞానం సంపాదించటానికే గాని 'అధికార పాఠాలు' కావు కాబట్టి న్యాయస్థానాల్లో వాదప్రతివాదాలకూ తీర్పులు రాయటానికీ పనికిరావు. అయినా సత్యనారాయణ వంటి వారి పరిశ్రమ ప్రజలకు న్యాయపరిజ్ఞానం కల్పించటంతోపాటు భాషాభివృద్ధికి కూడా ఎంతో తోద్పదుతున్నాయి. ఇటువంటి శాస్త్రసాహిత్యం ఎంత ఎక్కువగా వస్తే తెలుగుభాష అంత ఎక్కువ (పతిష్ఠ సంపాదిస్తుంది. పరిభాష విషయంలో అభిప్రాయ భేదాలూ పాఠాంతర రూపాంతరాలూ ఉన్నా భాషకు కలిగే అపచారమేమీ లేదు. కాలక్రమాన అది ఏకరూపతకు పస్తుంది. ఇటవంటి రచనలను ఆదరించి ప్రోశ్సహించటానికి ప్రభువులకు తీరికా కోరికా ఉన్నా లేకపోయినా, భాషాభిమానులైన ప్రజలయినా ముందుకు వస్తారనీ రావాలనీ అశిద్దాం. 15.4.2001

# అంధ్రప్రదేశ్ రాజకీయ చరిత్ర

### - జి. వెంకటరామారావు

ప్రత్యేకంగా ఆంధ్రరాష్ట్ర కాంగ్రెస్ కమిటీ 1918లో ఏర్పడినప్పటినుంచీ 20వ శతాబ్దం ముగిసేదాకా మన నేతలు రాజకీయాలు నిర్వహించిన పద్ధతులూ ప్రజలకు కలిగిన లాభనష్టాలూ సాదాసీదా భాషలో నిరభిమాన దురభిమాన సదభిప్రాయాలేవీ లేని తీరున వివరించిన గ్రంథమిది. అస్వతంత్ర భారతదేశంలో పరిమిత ప్రజాస్వామ్య పరిధిలో జస్టిస్ పార్టీ ప్రభుత్వా లేర్పడటంనుంచి అవిభక్త మదరాసు రాష్ట్ర విభజన, ఆంధ్రప్రదేశ్ ఏర్పాటు ఫేలితాలను చర్చించారు. ఆంధ్ర నాయకులు రాష్ట్ర కేంద్ర ప్రభుత్వాల్లో పదవులు సంపాదించినా, రాష్ట్రపతి, ప్రధాని పదవులు గూడా మనవాళ్ళకు దక్కినా మన రాజకీయచరిత్ర ఎన్ని విధాల కులసమీకరణలమీద వ్యక్తిగతాహంకారాలమీద ఆధారపడి అనైక్యధోరణులతో ప్రజానీకాన్ని కష్టనష్టాల పాలుచేసిందో, ఆయా ముఖ్యమంత్రులు తమ హయాంలో సాధించిన ఘనకార్యాలేమిటో, రాష్ట్రం పోగొట్టుకున్న దేమిటో నిరాసక్తంగానే నిరూపించిన గ్రంథమిది. గ్రంథంలో 33 ప్రకరణాలున్నాయి. పెద్ద మనుషుల ఒప్పందం, తెలంగాణా రక్షణల పత్రం వివరాలూ, ప్రత్యేక తెలంగాణా ఉద్యమం విశేషాలు, ఎన్టీఆర్ ఉత్థాన పతనాలు, అంతఃకలహాలు వగైరాలన్నీ చర్చకు వచ్చాయి. రచయిత భిన్నపత్రికల్లో రాసిన వ్యాసాల సంకలనమిది. ఈ రాణీ (పేమపురాణం, ఆ ముట్టడికైన ఖర్చులూ అనే సంప్రదాయధోరణిలోగాక ఏ సమయంలో ఏయే కారణాలవల్ల ఏ వ్యవహారం ఏ రూపంలో పుట్టిపెరిగి తెలుగువాళ్ల రాజకీయాలను ఎన్నిరకాలుగా ప్రభావితం చేసింద్, ఆయా నాయకుల ముఖ్యమంత్రుల వ్యవహారశైలి ఎటువంటిదో, వాటి ఫలితాలేమిటో, ఆయా నేతల బలహీనత లేమో, సామర్థ్యం మెంతటిదో నిష్పాక్షికంగా ప్రదర్శించిన ఈ గ్రంథం రాజకీయ శాస్త్ర విద్యార్థులకూ, రాజకీయ రంగంలో జీవించదలచిన వ్యక్తులకూ, ముఖ్యంగా రాజకీయవార్తలు రాస్ ప్రచురించే పత్రికల వారికీ చదవకతప్పని మంచి పుస్తకం. నిరంతరాధ్యయనశీలిగా రచయిత వెంకటరామారావు అడుగడుగునా అభిమానం సంపాదించుకుంటారు. కొని చదవండి. చదివి లోకం పోకడ తెలుసుకోండి.

# IV. అసుబంధం : ఇంటర్యూ<sub>జు</sub>లు

అనుబంధం - 1

(ఆంధ్రప్రభ సచిత్రవారపత్రికలో 12 జూన్ 2000న ప్రచురితమైన ఇంటర్యూ

పాఠం – పృచ్చకులు జ్రీ వల్లూరి రాఘవరావుగారు)

1. ఇవాళ రాష్ట్రంలో చదువుతున్నదీ, మాట్లాడుతున్నదీ తెలుగేనా?

చదువుతున్నదీ, మాట్లాదుతున్నదీ కాక రాస్తున్నది కూడా చాలా వరకూ తెలుగే. ఈ తెలుగు ఎన్ని రూపాల్లో ఎన్ని విధాలుగా ఉన్నదన్నది వేరే విషయం. మైనారిటీలు ముఖ్యంగా రాష్ట్ర రాజధానిలో పట్టదలగా ఉర్దూ మాట్లాదుతున్నారుగానీ, తమిళనాడు, కేరళ రాష్ర్రెల్లోలాగా అధికసంఖ్యాకుల భాషను మాట్లాదటంలేదు ఎంతో కొంత నేర్చుకున్నప్పటికీ. అందుకు వారిని నిందించనక్యరలేదు. తెలుగు మాతృభాషే అయినా, ఇతర భాషల్లో మాట్లాదాలనే ఉబలాటం తెలుగువారిలోనే ఎక్కువగా ఉంది. అది ప్రతిష్ఠకు చిప్పాం. ఇతరులు తెలుగు నేర్చుకోవాలనీ, మాట్లాదాలనీ, తెలుగులో రాయాలనీ తెలుగువారికే (పగాధవాంఛలేదు. సాధారణ ప్రజలకు ఆదర్శమూర్తులైన మన రాజకీయనాయకుల్లో, సినీతారల్లో ఎంతమంది స్వచ్చంగా తెలుగు మాటలను ఉచ్చరించగలరో లెక్కించండి!

"యద్య దాచరతి (శేష్ఠ స్త్ర త్త దే వేతరే జనాః,

సయత్ ప్రమాణం కురుతే లోక స్త్ర దనువర్తతే!" అన్నది గీతావాక్యం. ప్రామాణికులను అనుకరించే సామాన్యులు తమ పిల్లలను కాన్వెంటు సంస్మృతిలో పెంచాలనీ, ఇంగ్లీషు మాధ్యమంలో చదివించాలనీ పట్టదల పెంచుకోవటంలో ఆశ్చర్యంలేదు!

2. తెలుగు భాష వికాసానికి / విధ్వంసానికీ మీడియా (ప్రచారమాధ్యమాలు) పాత్ర ఎంత? భాషావికాసానికి ప్రథమకారకులు ఆభాష మాట్లాడే ప్రజలు. స్వస్తాన వేష భాషాభిమానంతో తెలుగులో ఆలోచించి, తెలుగులో చదివి, తెలుగులో రాసే ప్రజ్ఞావంతులు లేనంతకాలం తెలుగు భాషావికాసం దీనస్థితిలోనే ఉంటుంది. అభిప్రాయ ప్రకటనకూ, ప్రచారానికీ ఉపయోగపడే ప్రసారమాధ్యమాలు జాతి సాధారణలక్షణాలనే ప్రతిబింబిస్తున్నాయి. వాటికి వ్యాపారమే ఆదర్యం. ధనసంపాదనే లక్ష్యం. వీటి పోకడలను నియంత్రించవలసిన రాజకీయాధికారులకు ఆంధ్ర రాష్ణ నిర్మాణం, ఆంధ్రప్రదేశ్ సాధన అనేవి రాజకీయలక్ష్మాలేగానీ, సాంస్మృతిక లక్ష్యాలు కాలేదు. తద్విరుద్ధంగా సాంస్మృతిక పరిరక్షణ కోసం రాజకీయాధికారం సంపాదించిన తమీళ రాజకీయవాదులు తమ లక్ష్యాన్ని మార్చుకోలేదు. భాషావిధ్వంసం అసాధ్యం - ఎంత బలవంతులైన శత్రువులూ అది సాధించలేదు. వేల సంవత్సరాలు దుర్భరయాతనలకు గురైనా యూదులు హీటూ భాషను పరిరక్షించుకోగలిగారు. తెలుగుజాతి ఆత్మహత్యాప్రయత్నంలో విజయం సాధిస్తే తప్ప, తెలుగుభాష విధ్వంసంకాదు. దేశకాలపరిస్థితులనుబట్టీ, జాతి స్వభావాన్నిబట్టీ భాషలో మార్పులు రావటం సహజం. కొంద రిది అభివృద్ధికి చిహ్న మంటారు. సంప్రదాయవాదులు అది విధ్వంస మనుకుంటారు. వికాస విధ్వంసాలు మార్పులకు మారుపేర్లని గుర్తించాలి. తెలుగు సాహితీపరులూ, కళాకారులూ ప్రసారమాధ్యమాల్లాగానే ఈ మార్పులక్కూడా బాధ్యులే.

3. తెలుగు పత్రికలూ, సినిమాలూ, ఇతర ప్రసార మాధ్యమాలూ – అన్నిటా కృష్ణాగోదావరి జిల్లాల భాషే అధికార భాషగా మారింది. రాయలసీమ, తెలంగాణా మాందలికాలు హాస్యం కోసం వాడుతున్నారు. దీనికి చారిత్రక కారణం ఏమిటి? ఇది దారుణం కాదా?

పత్రికల్లో, సినిమాల్లో, ప్రసార మాధ్యమాల్లోనే గాక భాషాసాహిత్య సంస్ముతుల్లో కోస్తా మాండలికం ఆధిపత్యంలో ఉన్నమాట నిజం. అందుకు చారిశ్రకంగా అనేక కారణాలు తోద్చద్దాయి. బ్రిటిష్ పరిపాలన కాలంలో అక్కడ రవాణా సదుపాయాలు కలిగాయి. విద్యాసంస్థలు వెలశాయి. ఇంగ్లీషు ప్రభావంతో అనేక సాహితీ ప్రక్రియలు కొత్తగా తెలుగులో మొలకెత్తాయి. వ్యాపార, వాణిజ్యరంగాలు విస్తరించాయి. ఈ పరిస్థితిని ఛార్లెస్ ఫిలిప్టేటౌన్, కందుకూరి వీరేశలింగం, గురజాడ అప్పారావుకూడా స్వయంగా గుర్తించారు. బ్రిటన్లో లండన్ మాండలికం, ప్రోరేశలింగం, గురజాడ అప్పారావుకూడా స్వయంగా గుర్తించారు. బ్రిటన్లో లండన్ మాండలికం, ప్రాస్ఫోలో పారిస్ మాండలికం వంటివి ఇలాంటి కారణాల వల్లనే (ప్రామాణిక భాషా రూపాలైనాయి. కాకతీయుల పతనం తరువాత తెలంగాణా, విజయనగర సామాజ్య పతనం తరువాత రాయంకీము పూర్వవైభవాన్ని కోల్పోయినందువల్ల, ఆయామాండలికాలు ప్రస్తుత కాంలలో కోస్తా మాండలికంకన్నా వెనుకణడి ఉన్నమాట వాష్తవం. ఇప్పడిష్నాడే ఆ ప్రెంతీయ మాండలికాల్లో మంచి సాహిత్యం వస్తున్నది. ఇప్పటికీ రవాణా సదుపాయాల్లో, విద్యాసాంస్ముతిక సంస్థల విస్తరణలో, వ్యాపార, వాణిజ్యరంగాల్లో ఆ రెండు ప్రొంతాలులా సరైన సౌకర్యాలు పోందలేదు. రాజకీయాధికారం కేంద్రీకృతంగా ఉన్న మహానగరభాష ప్రామాణిక మవుతుంది. క్రదాభిరామంలో వరంగల్లు వైభదం కనిపిస్తుంది. రాయవాదకంలో రాయలణీను ప్రరిధారు. తెలుషుంది. రాజకీయ పరిణాహుల వల్ల తెలంగాణా నవాబుల పాలనలోకి వచ్చింది.

రాజధాని హైదరాబాదులో అన్యభాషా సంస్కృతులకు రాజమర్యాదలు జరిగాయి. అంతేగాక కన్నద, మరాఠీ భాషలవారిక్కూడా అది కూడలి అయింది. తెలుగువాళ్లు నాగపూరు వైపు దృష్టి సారించారు – సాంస్మతిక భావాలతో. రాయలసీమ వారికి మదరాసు, బెంగుళూర్లు ఆదర్శనగరా లైనాయి. ఇతర భాషల ప్రభావం అంతగా లేని కోస్తాలో తెలుగు భాషాసంస్మతు లకు అద్దంకులు చాలా తక్కువ. 1921 నుంచీ మెటిక్యులేషన్ పరీక్షదాకా బ్రిటీషు వారి హయాంలోనే తెలుగుభాష బోధనమాధ్య మైంది. ప్రసిద్ధ సాహితీపరులు కోస్తాప్రాంతంలో పుట్టి పెరగటం యాదృచ్చికం. ఇలాంటి అనేకకారణాలవల్ల కోసా భాషారూపమే ప్రామాణికమన్న భావం పుట్టింది. శాస్త్ర దృష్టిలో అన్ని భాషారూపాలూ సమానమైనవే. అందరూ సమానులనే ప్రజాస్వామ్యంలో కొందరు అసమానులై అధికారులైనట్లే, భాషా విషయకంగానూ ఒక ప్రాంతీయ మాండరికం ఆధిపత్యంలోకి వచ్చిందని గుర్తించాలి. ఈ స్థితి శాశ్వతం కాదు. ఒకనాడు మహదైశ్వర్యంలో ఉన్న తెలంగాణా, రాయలసీమలు ఇప్పుడు దుర్భిక్షానికి గురైనాయి. ఒకప్పుడు తెలంగాణాతోసహా అనేక పశ్చిముపాంతాలకేగాక సముదమార్తాన ఇతరదేశాలకు కూడా వలసపోయిన కోస్తావాళ్ళు ఇప్పుడు ఆర్తికంగా మంచిస్తితికి వచ్చారు. "నెల మూడు వానలు నిండ గురిసిన" రాయలసీమ ఎదారిగా మారుతుండటానికి భౌగోళిక కారణాలూ ఉన్నాయి. భూస్వామ్య వ్యవస్థలో నిరంకుశపాలనలో మగ్గిన తెలంగాణాలోని ఆర్థికదుఃసిత్తికి రాజకీయ పరిస్థితులు కారణం. వీటిని దాటే మార్గా లన్వేషించి చిత్తశుద్ధితో అమలుపరచటం రాజకీయ నాయకుల కర్తవ్యం. కృష్ణా గోదావరులను అనుసంధిస్తే పరిస్థితి తలకిందులుగా మారుతుంది.

ఇక కృష్ణా, గోదావరి మాండలికాలను ప్రామాజీకంగా పరిగజించి ఇతర ప్రాంత మాందలి కాలను హాస్యస్ఫూర్తికి తెలుగు సినిమావాళ్లు వినియోగించటం వాస్తవమే. ఆ పరిశ్రము అక్కడి వారి అదుపాజ్లలో ఉండటమే అందుకు తోద్చడింది, తోద్పడుతున్నది. ఆ పరిశ్రమను నిర్వహిస్తున్న వారి చిత్త సంస్కారానికీ, ధనాతిశయానికీ అది ప్రతీక. ఒకటి రెందు దశాబ్దాల కింద నెల్లూరు, విశాఖ మాండలికాలక్కూడా అంతే మర్యాద జరిగిందని, గుంటూరు, గోదావరి మాండలికాలను కూడా అలాగే వాడిస సినిమాలు న్నాయని గుర్తించవచ్చు. హాస్యస్ఫూర్తికి భాషారూపాలతోపాటు అన్యార్ధాపూచన చేసే హావభావాలను కూడా వాడుతున్నారు. (పేక్షకులూ, (జోతలూ ఆనందించి ఆహ్వానిస్తున్నారని నిర్మాత లంటారు, అంటున్నారు. అది అబద్ధమని రుజువైతే తప్ప, అటువంటి చిడ్రాలకు (పేక్షకులు కరవైతే తప్ప, పరిస్థితి మారదు. ఇది దారుణమా, హర్షజీయమా అనే చర్చ మార్చలేదు. ఉన్నవాడికి లేనివాదు లోకువ. వాస్తవాలకన్నా కల్పనలు ఆకర్మజీయాలనే భావన మారనంతకాలం ఇలాగే జరుగుతుంది. ఆ హాస్యపాత్రధారులను ప్రజలే చట్టసభలకు ఎన్నుకున్నారు (పతినిధులుగా!

### 4. 'అధికార భాషాసంఘం' అంటే ఏమిటీ? మన రాష్ట్రంలో ఇలాటి సంఘాలతో పని ఉందా? అదేం చేయాలి? ఏం చేస్తోంది?

ఆంధ్రప్రదేశ్లో తెలుగును అధికారభాషగా అమలుపరచటానికి కావలసిన సమస్త సౌకర్యాలనూ కల్పించటానికి 1974 మార్చి 19వ తేదీన సాధారణ పరిపాలనశాఖకు అనుబంధంగా అధికార భాషాసంఘాన్ని ప్రభుత్వం నెలకొల్పింది (జి.ఓ.ఎం.ఎస్. నం. 199 జి.ఏ.డి., ఓ.ఎల్.). ఆ తరువాత మూడు రోజులకు (జి.ఓ.ఎం.ఎస్.నం. 219 జి.ఏ.డి., ఓ.ఎల్.)- అంటే 22.3.1974న 'రాష్ట్రం మొత్తంలో తాలూకాస్తాయిలోనూ, అంతకు తక్యువ స్థాయిలోనూ అన్ని ప్రభుత్వ శాఖల్లోనూ తెలుగే వాదా'లన్న ఉత్తరువు జారీ అయింది.

ఈ సందర్భంలో గమనించవలసిన పూర్వచరిత్ర కొంత ఉంది. అవిభక్త మధ్రాసు రాష్ట్ర ప్రభుత్వం 1926లో అంద్ర విశ్వకళాపరిషత్తును నెలకొల్పినప్పుడు తెలుగులోనే విద్యాబోధన జరగాలని చట్టంలోని 43వ సెక్షన్లోనే నిర్దేశించింది. అలా జరగ(టం) లేదు. అదే ప్రభుత్వం 1946-47ల్లో తూర్పుగోదాపరి జిల్లాలో అధికారికంగా జరిగే ఉత్తరప్రత్యుత్తరాలన్నీ తెలుగులోనే జరగాలని ఆదేశించింది. తెలంగాణాలోని తూర్పు జిల్లాల్లో అలాగే జరగాలనే ఆజ్ఞలను 1950-52 మధ్యకాలంలో నిజాం ప్రభుత్వం జారీ చేసింది. ఈ అదేశాలు అమలైన దాఖలాలు తక్కువ. అంద్రరాష్ట్రం 1953లోనే ఏర్పాటైనా, 1955 సెప్టెంబరు 29వ తేదీదాకా 'తెలుగుభాష క్రమంగా' అధికారభాష కావాలనే తీర్మానాన్ని శాసనసభ చేయలేదు. 1956 నవంబరు 1 వ తేదీన ఆంద్రప్రదేశ్ ఏర్పడింది కానీ, తెలుగును అధికారభాషగా నిర్ణయించే శాసనం 1966లో గానీ రాలేదు. 1966 డిసెంబరు 22వ తేదీన జారీ అయిన జి.ఓ.ఎం.ఎస్.నం. 1515 ఇరవై ఏదు ప్రభుత్వశాఖల్లో ఉత్తర ప్రత్యుత్తరాలు తెలుగులో జరగాలని ఆదేశించింది. మరో ఉత్తరువు ద్వారా అదే సంవత్సరం ప్రభుత్వ న్యాయశాఖలో అనువాదశాఖ ఏర్పడింది. 1968 ఫిట్రవరి 23వ తేదీన (జి.ఓ.ఎం.ఎస్. నం. 113) విదుదలచేసి ఆదేశం – ప్రభుత్వం తెలుగునే వాదాల, ఇంద్రీషును వాదకూడదని స్పష్టం చేసింది. ఇదంతా అధికార భాషాసంఘం ఏర్పదలానికి ముందు జరిగిన కథ. హైదరాబాద్ నుంచి 1950లో వచ్చిన ఆదేశమే 1974లో కూడా రావటం ఒక విశేషం! 1970లో మొదటి ప్రపంచ తెలుగు మహాసభలు జరిగినప్పుదు మరోసారి తాలూకాస్తాయి వరకూ తెలుగును అధికారభాషగా నిర్ణయిస్తూ ఉత్తర్వులు జారీచేసి, 1977 నుంచి జిల్లాస్తాయి వరకూ అలాగే జరగాలని ఆదేశించిన ప్రభుత్వం, ఇష్పుడే స్థాయిలో ఏంచేస్తున్నదో స్పష్టంగా తెలీదు. రాష్ట్రపతిపాలన విధించిన కాలంలో వరంగల్ జిల్లాలో ఉర్దూను సహాధికారభాషగా నిర్ణయించారు. దరిమిలా అలా ఉండదగ్గ ప్రాంతాన్ని విస్తరించారు.

అధికార భాషాసంఘానికి అధికారంలేదనీ, భాష తెలియదనీ, సంఘలక్షజాలు (సమైక్య భావాలు) లేవనీ తొలి సంఘాధ్యక్షులు శ్రీ వావిలాల గోపాలకృష్ణయ్యగారు చమత్చరిస్తుందే వాళ్లు, ఆయన తరువాత ఆ సంఘానికి అధ్యక్షులైన వైలాల (వందేమాతరం) రామచందరావు గారు పిందీలో గట్టివారు. తెలుగు కష్టంమీద మాట్లాదేవారు. ఆ మీదట హేమాహీమీలైన తెలుగు విద్వాంసులూ, కవులూ అధ్యక్షులైనారు. వావిలాలవారి హయాంలో కొన్ని ప్రభుత్వ శాఖలకు సంబంధించిన పారిభాషికపదపట్టికలు తయారైనాయి. తరువాత ఉపన్యాసాలు జోరైనాయి. కన్నదరాడ్ట్రంలో ఇలాంది సంఘమేర్పద్ద తరవాత ఒక్క సంవత్సరకాలంలో 'కచేరీ కైపిడి' అని మాన్యుపల్ అనువాదం ప్రచురించారు. మనవాళ్లు ఇవ్వదీ కలాంది సామాన్యకృతం కూడా చేసినట్లు లేదు. ఇలాంటి సంఘాలు అవసరమా అని ప్రత్నిస్తున్నారు. పని చేయగలిగితే, చేయనిస్తే, అవసరమే! అందుకు రాజకీయపక్షాలవారికి పట్టదలా, చిత్రశుద్ధి అవసరం. ప్రజానీకంలో భాషాభిమానం అంతకన్నా ముఖ్యం. ఇవి కొరవడ్రచ్చుదు సంఘా లున్నా, లేకపోయినా గుడ్డికన్ను మూసినా, తెరిచినా ఒకటే అన్నట్లే ప్రయోజనం ఉందదు! సంఘముంటే కొందరికి కొన్ని ప్రయేజనాలు నెరవేరవచ్చు. లేకపోతే అపాటి ఆనందం అంత తక్కువ సంఖ్యలోని తెలుగువాళ్లక్నూడా లభించదు. అంతే భేదం.

తాలూకా వ్యవస్థ రద్దయింది కాబట్టి మూలచ్చేదమైం దనుకోవాలి. నేటి సంఘాధ్యక్షుడు మందలస్థాయిలో అధికారభాషగా తెలుగును తీర్చిదిద్దుతానని కవితాధోరణిలో చెప్తున్నారు. నిజానికి ఇప్పుడు గృహస్థాయి నుంచి తెలుగుమీద అభిమానం పుట్టించి, పెంచి, పోషించాలి. ఎందుకంటే అమ్మానాన్నల స్థానంలో మమ్మీదాడీలు స్థిరపడిపోతున్నారు. రోజులు గడిచేకొద్దీ ఈస్థానం గట్టిపడిపోతుంది. కదల్చటం అసాధ్య మవుతుంది.

మన (పజాస్వామ్య పరిపాలన అత్యధిక సంఖ్యాబలం సంపాదించిన రాజకీయవక్షం చేతికిందికి వస్తుంది. అందరు శాసనసభ్యులున్న అధికారపక్షంలో భాషాభిమానంతోబాటు భాషాపరిజ్ఞానం కూడా ఉన్నవాళ్లు పట్టమని పదిమందైనా ఉండి, వారు అధికార భాషా సంఘ సభ్యులైతే (పభుత్వాన్సీ, మహోద్యోగుల్నీ శాసననభలోనే నిలదీసి తెలుగు వాదుకను అమలుపరచగలుగుతారు. సదరు అధికార పక్షనాయకత్వం వారికి అందగా నిలవటంతోబాటు స్వయంగా తెలుగులో మాట్లాడి, రాసి, స్పష్టంగా ధారాళంగా (పసంగించగలిగితే అడ్డంకులు రావు. కార్యదీక్ష ఉండి, పక్షపాతాది దుర్లక్షణాలు లేకపోతే చట్టాలను అనువదించటం, పరిభాష కల్పించటం అసాధ్యమేమీ కాదు. ఇతరరాట్ట్రాల్లో సాధ్యమైనది మనకెందుకు వీలుపడదు? ప్రభుత్వోద్యోగుల 'వ్యతిరేకత, అడ్డంకులు' అనే మాటలు కుంబిసాకులు మాత్రం. హిందీ రాష్ట్రాల్లో, తమిళాది ఇతర రాష్ట్రాల్లో ఉద్యోగుల ప్రతిఘటన ఎందుకు రాలేదు? ప్రభుత్వ విధానాలన్నింటిసీ ఉద్యోగులందరూ హర్షించి, ఆమోదించి, అమలుజరుపు తున్నారా? తమ ఉద్యోగులను నియంత్రణలో ఉంచలేనివారికి రాజ్యాధికార మెందుకు?

క్లుష్తంగా చెప్పాలంటే తెలుగును నిజంగా అధికారభాషను చేయాలన్న దృఢసంకల్పం రాజకీయనాయకులకు లేదు! చేయగల అధికారం, శక్తీ అధికార భాషాసంఘానికీ లేవు– అదో ప్రభుత్వశాఖకు అనుబంధమైన ఉపశాఖ మాత్రం కాబట్టి. అజాగళస్తనం పాలివ్వ(లే)దు. మిగిలిన ప్రసంగాలన్నీ ఆత్మవంచనతో మొదలై లోకవంచనతో ముగిసేవే!

#### 5. భాష, సంస్భతుల పరిరక్షణకు ఎలాంటి చర్యలు తీసుకోవారి?

ఈనాటి వరకూ ప్రచురితమైన (గంథాలన్నింటినీ, శాసనపాఠాలనూ, సాంస్భతిక వస్తువు లనూ సేకరించి భద్రపరచటం మొదటి కర్తవ్యం. ఆ పని ప్రభుత్వ శాఖలు చేయటం లేదు. (గంథాలయాల కోసం వసూలు చేస్తున్న సెన్సును ఎవరికి వారు ఆహరిస్తున్నారు. అముద్రతంగా ఉన్న అపూర్వ (గంథాలను ప్రచురించటం రెండో పని. భాషా సంస్ముతులను ఉద్దరించటానికని స్థాపించిన సంస్థలు సక్రమంగా పనిచేసే వాతావరణం కల్పించటం, వాటిని ఆరిత పక్షపాత రాజకీయ ప్రయోజనాదులకు బలిచేయకపోవటం వవిత్ర బాధ్యత. వివరాలు చెప్పాలంటే మహాభారతం కన్నా పెద్ద పుస్తకం రాయవలసి వస్తుంది.

6. ఇప్పటివరకూ కంప్యూటర్ భాష ఇంగ్లీషే, ప్రాంతీయ భాషా ప్రోగ్రామింగ్తో ఇవి అందరికీ అందుబాటులోకి రావదానికి మీవంటి భాషావేత్తలు చేస్తున్నది ఏమిటి? ఇన్ఫర్మేషన్ హైవే మీదకు తెలుగును బీసుకెళేది ఎవరు?

'ఇన్ఫర్మేషన్ హైవే' మీదకు తెలుగును తీసుకుపోగలిగేది సాంకేతికనిపుణులు. వారికి తోద్పదవలసినంది బౌద్ధికంగా థాషాభిమానులూ, ఆర్థికంగా ప్రభుత్వం వంది మహక్తర సంస్థలు. లాభసాది పనికాదని వ్యాపారసంస్థలు పద్దించుకోవటంలేదు. నేనేమీ ఈపని చేయటంలేదు. హైదరాబాదులోని కేంద్రీయ విశ్వవిద్యాలయంలో ఈ పని సాగుతున్నది.

### 7. కంప్యూటర్ పదకోశాన్ని రాస్తున్నారని విన్నాం. ఎంతవరకూ వచ్చింది?

గచ్చీపౌలీలోని కేంద్రీయ విశ్వవిద్యాలయంలో దాక్టర్ ఉమామహేశ్వరరావు ప్రభృతు లీ పని చేస్తున్నామంటున్నారు. వివరాలు తెలియవు.

8. చదుపరితనం ఇటీపరికాలంలో గణనీయంగా పడిపోతున్నదని అంటున్నారు. జనాల్లో చదివే అలవాటు తగ్గిపోవడానికి టీ.బీ.లూ, ఇంటర్నెట్లూ కారణం అంటున్నారు. బీరేమంటారు?

వినోదదృష్టి కలవాళ్లు టీవీ సినిమాల వ్యామోహంలో చదవటం తగ్గించారు. ఇంటర్నెట్లు (ప్రచారం జరుగుతున్నంత సులభంగా అందరికీ అందుబాటులో లేవు. చదవటం తగ్గలేదు గానీ, (గంథాలయాలు ఆర్థిక దుస్థితిలో ఉన్నందువల్ల (గంథ (ప్రచురణ తగ్గిన మాట వాస్తవం. మన దేశస్థితిని అమెరికా పరిస్థితులతో పోల్చుకొని చాలా పెద్ద ఎత్తన దుడ్చుచారం జరుగుతున్నా, చదవటం తగ్గినట్లు లేదు కానీ, చదివే పుస్తకాల, పత్రికల స్వరూపస్వభావాలు మారుతున్నాయి - సమాజంతోపాటు.

### 9. రచనా వికాసానికి ప్రభుత్వ, పైవేటు సంస్థలు ఇస్తున్న అవార్డల తీరు ఎలా ఉంది? వీటివల్ల, మెరుగైన సాహిత్యం ఏ మేరకు వర్శోంది?

అవార్తులవల్ల సాహిత్యం గుణాత్మకంగా పెరగదు. బిరుదులూ, ప్రచారాలూ, వాణిజ్య ధోరణులూ గుణదోష నిర్ణయాలను నియంత్రించలేవు. దేశకాలపాత్రలదే చరమనిర్ణయం. రచనావికాసం రచయితల శక్తిసామర్థ్యాల మీద ఆధారపడి, సమాజం చూపే ఆదరణవల్ల ప్రశస్త మవుతుంది. అవార్డుల తీరు మన సమాజలక్షణాలకు అనుగుణంగానే ఆదర్శరహితంగా సాగుతున్నది.

### 10.ఇవాళ్టీ తెలుగు సాహిత్యధోరణులపై మీ అభిప్రాయం ఏమిటి?

నేడు రచనాడుడ్రియల్లో అనేకకారణాలవల్ల కథానిక అగస్థానానికి చేరుకుంది. కవిత్వం ఫూర్ఫౌన్నత్యం పోగొట్టకుంది ఆ మేరకు. నాటక (పడ్రియ శ్రీశ్రీ చెప్పినట్ల 'కన్యాశుల్యం' తరవాత స్తంభించింది. నాటకరంగం స్థానం వారన్నట్లు ఉన్నతస్థితిని అందుకోవటంలేదు (ముఖ్యంగా సినిమాల దుడ్పుభావంవల్లా, వాణిజ్య దృష్టి లేనందువల్లా). పరిశోధనలు ఇటీవల రాశిలో పెరుగుతున్నాయి. నేటి ధోరణుల మంచి చెడ్డలను సమకాలికులు గాక, తరువాతి తరాలవాళ్లు స్పష్టంగా, నిర్మోహంగా పరిశీలించగలరు. గ్రంథ పరిమాణం, ప్రచురణవ్యయం వంటివి నవలారచనను నిరుత్సాహపరుస్తున్నవి.

11.ఇబీవలి కాలంలో 'కులస్పుహ' విపరీతంగా పెరిగింది. ఇది తెలుగుభాషపై చూపిస్తున్న ప్రభావం ఎలాంటిది? తెలుగునాట కులం - భాష పడుగుపేకల్లా అల్లుకుపోయాయి. దీని ప్రభావం యావత్త జాతిపై ఎలా ఉంది?

'కులస్పుహ' అనేకన్నా, 'కులదురభిమాన' మనటం సముచితం. రాజ్యాంగంలోనే కుల (పసక్తి స్పష్టంగా ఉంది. పేదరికం కన్నా సంఘంలో కులం కారణంగా వచ్చిన దీనస్థితి ప్రధాన మనుకున్నారు రాజ్యాంగ నిర్మాతలు. (పత్యేకసౌకర్యాలు కులప్రాతిపదికమీదనే లభిస్తున్నాయి. సమాజంలో తమది గొప్పకుల మనుకునే, చెప్పుకునే వర్గాలు కూడా ఈ సౌకర్యాల కోసం తమను ఆగ్రవర్మాల పద్ధికనుంచి తొలగించమంటున్నాయి. మన రాజకీయాలూ, అధికారపదవుల పంపకం, ఎన్నికలూ పగైరా సమస్తం కులప్రాతిపదికమీద నదుస్తున్నచ్చుదు, భాషలో కూడా ఆ లక్షణం కనిపించటంలో అశ్చర్యం లేదు. కనిపించకపోతేనే విస్తుపోవాలి! ఇది తెలుగువారి (పత్యేకత కాదు. మొత్తం భారతదేశంలో కనిపించే సాధారణ పరిస్థితి. కులంకన్నా మతం తక్కువ ప్రమాదకర మైపోయింది. భారతీయ ప్రజాస్వామ్య వ్యవస్థలో ఇది తొలగించటం అసాధ్యం! ఇప్పట్లో ఇది మారదు!!

### 12. వృత్తి పదకోశాల అభివృద్ధిలో మీ పాత్ర ఎంత? మీరేం చేశారు?

ఆంధ్రప్రదేశ్ సాహిత్య అకాదెమీకి గృహనిర్మాణ వాస్తువదకోశమనే వృత్తి పదకోశాన్నీ, దాని వారసైన తెలుగు విశ్వవిద్యాలయానికి కళలకు సంబంధించిన సంపుటినీ నేను సిద్ధం చేశాను. తెలుగు అకాదెమీలో ఉండగా వాణిజ్య పదకోశ నిర్మాణాల్ని పర్యవేక్షించాను. వృత్తిపదకోశం సంపాదకుల సంఘంలో నేనూ ఒక సభ్యుణ్ని.

### అనుబంధం - 2

# పృచ్ఛకులు : జ్రీ ద్వా.నా. శాస్త్రిగారు ఇంటర్వ్యూ ప్రచురితమయింది స్వాతిపతికలో...

### అభ్యుదయకవిత్వాచ్చడుం శ్రీశ్రీతో అంతరించిందా? 'అభ్యుదయకవిత్వానంతర ధోరజులు' గ్రంథంపై మీ స్పందన ఏమిటి?

'అంతరించట' మనే మాటకు మీరుగాని ఇతరులుగాని ఏ అర్ధమిస్తున్నారో తెలియదు. నన్నయరేదు కాబట్టి పురాజకవిత అంతరించిందంటారా? ఉద్యమాలు వస్తుంటాయి. కొంతకాలం తీవ్రంగా కొంతకాలం మందకొడిగా సాగుతాయి. అందుకు దేశకాల పరిస్థితులు కారణం. ఉద్యమం చప్పబడినంత మాడ్రాన అది నిష్టుయోజనకరమై అంతరించిందనటం అజ్జానం. శ్రీశ్రీ 1935 నుంచి ప్రచారం చేసిన భావాలనే సినారే వంటి నరసులు కూడా కవిత్వం పేరిట చెలామణీ చేస్తుండగా ఉద్యమం అంతరించిందని ఎలా అంటున్నారో అనుకొంటున్నారో తెలీదు. వరంగల్లులో జనసంఘధోరణీ సంప్రదాయబద్ధతా ప్రధానమనుకొన్న పదిమంది 'ఆచార్యులు' ఏపో ప్రసంగాలుచేసి ఏదో ఒక పుస్తకం అచ్చువేసినంత మాడ్రాన ప్రపంచం తలకిందులైపోలేదు. అభ్యుదయ కవితోద్యమం కాకపోయినా కవిత్వమైనా తీవ్ర స్వరూపంలో ప్రహకవుల రచనల్లో ఉంది కాబట్టే నేదీ తీవవాదసాపాత్యం నక్పలిజానికి ప్రోత్సాహకరంగా ఉంది. ఈ విషయాన్ని మన ఆచార్యులు గుర్తించినట్లులేదు. అవే భావాలను అధికారంలో ఉన్న వాళ్లు రాస్తే భజన చేస్తారు మళ్లీ! విలువలెకుద?

అభ్యుదయానంతర ధోరణులు చూశాను. స్పందించలేదు. ప్రపంచ విశ్వవిద్యాలయాల చరిత్రలోనే ఉత్తమసాహిత్యంగాని ఉత్తమవిమర్శగాని వాటికి బయటనే పుట్టిపెరిగాయి. చివరకు శాష్ట్రపరిశోధనలు కూడా పరిశోధనసంస్థల్లోగాని విశ్వవిద్యాలయాల్లో ఉత్తమస్థాయిలో జరగలేదు. డిగ్రీలూ పదవులూ కావలసినవాళ్లు తప్ప, పరస్పర ప్రశంసాపద్ధతులు నేర్చుకోదలచిన వాళ్లు తప్ప, విశ్వవిద్యాలయాచార్యుల భావాలకూ ప్రసంగాలకూ (ప్రచురణలకూ (ప్రామాణికాలన్న విలువ నివ్వనక్వరలేదని నా నిశ్చితాభి ప్రాయం. అందుకే నేను స్పందించలేదు. పదికాలాలపాటు బతికుండే ఏ రకమయిన సారస్వత భేదమయినా ఆవాతావరణంలో పుట్టదు. పుట్తే ఆరోగ్యకరంగా పెరగదు. అది నా నమ్మకం.

 1956లో మీరు అభ్యుదయలో రాసినట్లు నేటికీ వచనకవితలో అన్వయశ్లేశముంది. ఇది వచనకవితావ్వాచికి అవరోధం కాదా? వచన కవితరాసే కవికికూడా శభాధికారం ఉండాలా?

వచన కవితలోనే కాదు పద్యకవితలోకూడా అన్వయజ్లేశముంది. ఉదాహరణకు విశ్వనాథ రచనలు. కవిత అన్నది గద్యపద్యరూపాల్లో దేంట్లో ఉన్నా అది స్పష్టంగా సులభ (గ్రాహ్మంగా ఉంటేనే రాణిస్తుంది. నిజంగా శబ్దాధికారమున్న కవిగాని రచయితగాని తన భావాలను సూటిగా స్పష్టంగా వెలిబుచ్చటానికి కావలసిన సరైన మాటలనే ఎన్నుకుంటాదు, కాళిదాసులా, వాల్మీకిలా. కవిభావన స్పష్టంగా ఉంటే రచన కూడా అలాగే వుంటుంది.వచ్చిన చిక్కల్లా చెప్పదలచిన విషయాన్ని ఎలా చెప్పాలో తేల్చుకోకముందే, ఏ మాటలు వాడితే పాఠకుడి మనస్సుకు హత్తకుంటాయో అంచనా వేయకముందే రాసిపారేయటంవల్ల, రాసినదాన్ని గురజాద లాగా మరోసారి సరిదిద్దుకోసందువల్ల వస్తున్నది. వచన కవి తక్కువవాదని పద్యకవి ఎక్కువవాదని నేను నమ్మను. ఉభయులకూ శబ్దాధికారం అవసరమే. అంతకన్నా ముఖ్యం (పతిభ. కవిత్వలక్షణం లేని శుద్దవచనం, శుద్ద పద్యం విషయంలో శబ్దాధికార (పసక్తే అక్కరలేదు.

### 3. పూర్వం జరిగిన సాహిత్య వివాదాలకీ - ఈనాటి సాహిత్య వివాదాలకీ తేదా ఏమిటి?

మీరు 'పూర్వం' అని ఏకాలాన్ని పిలుస్తున్నారో స్పష్టంగా లేదు. తెలుగు సాహిత్యంలో 19వ శతాబ్దారంభం నుంచి 20వ శతాబ్దం దాకా జరిగిన సాహిత్య వివాదాలను పూర్వ వివాదాలను కుంటే నాటి చర్చలకూ నేటి చర్చలకూ స్వభావంలోనే భేదాలున్నాయి. అప్పట్లో శాబ్దికచర్చ ఎక్మువ. చర్చ ఎంత తీవ్రంగా జరిగినా తమవాదం సరికా దనుకున్నప్పుద అలాగని ఒప్పకోగల హుందా ఆనాటివారికుందేది. మచ్చుకు మల్లాది, తాపీ వగైరాలు; ఇంకా గొప్పగా వేదంవారు, కందుకూరివారు తమవాదం మార్చుకున్నారు. మీరు ఏ విషయాన్ని మనసులో పెట్టుకొని ఈ ప్రశ్న వేశారో తెలీదు. అందుకే ఇంత కృష్తంగా రాస్తున్నాను.

#### 4. 'తెలుగునకు'న్న విమర్శనాదీపం చిన్నది అంటే మీరు ఏకీభవిస్తారా?

తెలుగునకున్న విమర్శదీపమే కాదు సాహితీ దీవంకూడా చిన్నదే. ఇది అన్యోన్యాధారి తాలు. విమర్శనకు తట్టుకొని, నిలవగలమన్న ధీమాగల రచయిత లిప్పుడు కరువౌతున్నారు. వారిని పొగడటమే విమర్శగా భావించే విద్వాంసు లున్నారు. ఇక పెరిగే దెలా?

### 5. తెలుగులో వెలువడుతున్న సిద్ధాంత గ్రంథాల్లో స్థాయిని గురించి ఏమనుకుంటున్నారు?

సిద్ధాంత గ్రంథ రచనా ప్రచురణలు ఇప్పుడు పెద్దపరిశ్రమ. నచ్చినవారిని మెచ్చటంలో తక్మిన వారిని తూలనాడటం, ఇతరులు చెప్పిన అభిప్రాయాలను ఎత్తి రాయటం, సొంత అభిప్రాయాలేవో తెలుసుకోదలచినవాళ్లకి అవి ఉన్నచోట్లు ఎంతో శ్రమపడితేగాని దొరక్యపోవటం సాధారణ లక్షణాలు. తెలుగు తప్ప మరో భాషగాని సాహిత్యంగాని తెలియకపోయినా మన అభిమానకవి / కావ్యం ప్రపంచ సాహిత్యంలో అద్వితీయ మనటం మరో విశేష లక్షణం. ఒకే విషయంపీద, ఒకే వ్యక్తి మీద, వీలయితే సదరు వ్యక్తి దగ్గరే పరిశోధించి డిగ్రీలు సంపాదించటం మరో విలక్షణత. వీలయినంతగా విషయప్రస్తారం చేసి గ్రంథం పెంచటం ఇంకో విశేషం. ఎక్కదో ఒకటి రెండు తప్ప తక్నిన సిద్దాంత గ్రంథాలన్నీ ఒకే మూసలో వస్తున్నాయి.

(తమకు పరిశోధన విషయంలో (పాగల్బం లేకున్నా సమస్త శాస్రైల్లోనూ పర్యవేక్షకత్వం కావాలనే తపన ఉన్న ఆచార్యులు కోకొల్లలు. వారి అభిమానం కోసం పాకులాదే విద్యార్థులు అసంఖ్యాకులు. ఇప్పటి సిద్ధాంతవ్యాసాల్లో ఎత్తిరాతలే సిద్ధాంతాలు. వాసికన్నా రాశి (పధానమను కొనే కాలంలో ఈ పరిస్థితి మారదు. మీరు బాధపదకుందా వుంటే 'out of the quantitative evolves the qualitative' అనే కార్ట్ మాలను మననం చేసుకొని తృప్తి పదపచ్చు. ఈ మాటలు 'నవ్యసంప్రదాయం'లో చెల్లుఐడి కావనుకుంటా.)

గమనిక : (బాకెట్ల మధ్య ఉన్న భాగాలను పృచ్చకులు ప్రచురణ సమయంలో తొలగించారు. ఎందుకలా చేశారో వారికే తెలియాలి.

#### 6. తెలుగులో సమగ్రమైన నిఘంటువు లభించకపోవటానికి కారణాలు ఏమిటంటారు?

'సమగ్ర' మైన నిఘంటు వనేది జీవద్భాషకు రాదు. 'ప్రాయేణ సామగ్రబిధౌ గుణానాం పరాజ్ముఖీ విశ్వస్తుజః (పవృత్తి:'. సువిస్త్రతమైన నిఘంటు నిర్మాణం సాధ్యమే. అందుకు ప్రతిబంధకా లనేకం. వాటిలో (పధానమైనవి :

(i) మహా నిఘంటు నిర్మాణం ఒక వ్యక్తికి అసాధ్యం. ఒకరిమీద గురుత్వముంచి వారి నాయకత్వంలో పనిచేయటానికి ఏతెలుగువాదూ ఒప్పుకోదు. వేదం వేంకటరాయ శాస్ర్తి అంతటి వాడి నాయకత్వమే అంగీకార్యం కాని దేశంలో తదితరులను గురించి తలచుకోవటం అనవసరం. (సూ.రా.ని. తగలబడిపోవటానికి అది ప్రధానకారణం).

(ii) నిర్మాణం దీర్ఘకాలిక పరిశ్రమ. ఆక్స్ ఫర్డు నిఘంటు నిర్మాణానికి 300 మంది 69 సంవత్సరాలు కృషిచేశారు. మన వాళ్లు పట్టమని పదిమంది సహాయకుల ననుమతించరు. పదేళ్ల గడు వివ్వరు. నిర్మాతలు సుఖంగా బతకదగ్గ జీతభత్యాలు కాని, వసతులుగాని కల్పించరు. ఆ భోగాలున్న ఆచార్యులు ఇలాంటి క్షుద్రవిషయాల జోలికిపోరు. నిఘంటు స్వరూపాన్ని చర్చించదానికి చర్చాగోష్యులు, నిర్మాణవిద్య నేర్పటానికి తరగతులు, భోజనభాజనాది నదుపాయాల్తో సహా కల్పించినా వారు నిరువహతిస్థలాదులకోసం వెంవరలాడుతూ అవిత్రాంతంగా ఉంటారు.

(iii) భాషా సాహిత్యాల్లో ప్రచురితాప్రచురిత గ్రంథ సంచయాన్ని సమకూర్చే గ్రంథాలయం లేదు. ప్రతి ఆకరానికీ ప్రయోగాదులతో లక్షలనంఖ్యల కార్డులుంటేగాని వని జరగదు. చిత్తకాగితాల్తోనో మీతలలోని ఆలోచనల్తోనో పనిసాగించమనే పాలకులుంటారు. వారికి అధికారం ఉంటుంది. విషయజ్ఞానం ఉండదు. ఒకరు చెప్పే విషయాన్ని వినే ఓపికా తీరికా ఉండవు. ఉంటే కావలసిన ధనముండదు. అసలు సంకల్పమే పూజ్యం. కాదా అనుమానాస్పదం.

(ఇంకా వివరాలు కావాలంటే విశాలాంద్రవాళ్ల ప్రచురించిన నాభాషాశాస్త్ర వ్యాసాలు చూడగోర్తాను).

### 7. భాషాశాస్త్రం వల్ల సాహిత్యానికి కీడుజరిగిందనే అభిప్రాయంతో ఏకీభవిస్తారా?

ఒక శాస్త్రంవల్ల మరో శాస్ర్రానికి 'కీడు' జరగుతుందనుకొనేవాళ్లు సమాజానికే చీడ పురుగులు. తర్మ వ్యాకరణ మీమాంసాదులవల్ల పూర్వం కీదు జరగలేదు. నన్నయ క్రీనాథాది (భట్ట) సుకవులే అందుకు సాక్ష్యం. ఆధునిక సాహిత్యం ఇతర శాస్ర్రాలవల్ల వర్ధమాన మవుతున్నదిగాని డ్రష్టంకాలేదు. కొంచెం తీరిక చేసుకొని ప్రపంచ సాహిత్యాల్లోని ఉత్రమ (గంథాలను పరిశీలిస్తేషో, కనీసం సంస్మత సాహిత్యంలోని మహారచనలను అర్థం చేసుకుంటేనో నా మాట నిజమని తేలుతుంది.

మీరు పేర్కొన్న దుర్భావానికి సాహితీవేత్తల మనుకుంటున్నవాళ్లకు భాషాశాస్త్ర పరిచయం లేకపోవటంతోబాటు, భాషా శాస్ర్ర జ్ఞానమున్న వాళ్లకు సాహితీ పరిచయం ఉండటం కూడా ప్రధానకారణం. అవ్యుత్చన్నతే పరమార్థ మనుకొనేవాళ్లకు అబ్బారి పద్యశకలమే సమాధానం: "అజ్ఞాతాజ్ఞేయాలకు అజ్ఞానంతో నేస్తం".

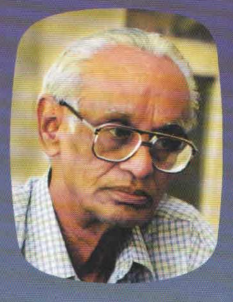
### ෩ඁ෮ඁ෮ඁ෨ඁඁඁ෪෩ඁ෮

(ప్రాకాశం జిల్లా వేటపాలెంలో 1932 మే మూడోతేదీన జన్మించారు. 1965లో హిస్టారికల్ (గ్రామర్ ఆఫ్ ఎర్లీ తెలుగు ఇన్స్కోషన్స్) అనే అంశంపై పరిశోధన చేసి ఆండ్ర విశ్వ విద్యాలయంనుంచి దాక్టరేట్ పొందారు. బీరాల వి.ఆర్.ఎస్. అండ్ వై.ఆర్.ఎస్. కళాశాలలో తెలుగు లెక్చరర్గా పనిచేశారు. 1988లో తెలుగు అకాడమీ డిప్పూటీ దైరెక్టర్గా పదివీ విరమణ చేశారు. సెంటల్ యూనివర్సిటీ విజిటింగ్ (పొఫెసర్గా ఉండి 1990 నుంచి దశాబ్దకాలంపాటు ఈనాడు జర్నలిజం స్కూల్ (పిన్సివల్గా పనిచేశారు. 'ఈనాడు'లో 600 పైచిలుకు పుస్తకాలను సమీక్షించారు. 'ఈనాడు'లో వారం వారం పుణ్య భూమి శీర్మికను 17 సంవత్సరాలు నిర్వహించారు.

వాస్తు పదకోశం, (ప్రాబీనాంధ్ర శాసనాలు, వ్యావహారిక భాషా వికాసం, ఈనాడు భాషా స్వరూపం, ఆధునిక వ్యవహార కోశం, సాహితీ వ్యాసాలు, భాషా శాస్త్ర వ్యాసాలు, పురాతన నామకోశం, మాటల మూటలు వంటి పుస్తకాలు వెలయిం చారు. చిన్నయసూరి, శ్రీశ్రీ, కొమర్రాజు లక్ష్మణరావుల గురించిన మోనో (గ్రాఫులను కేంద్ర సాహిత్య అకాడమీ ప్రచురించింది.

బూదరాజు రాధాకృష్ణ ఆత్మకథ విన్నంత–కన్నంత, మంచి జర్నలిస్టు కావాలంటే, అనువాద పాఠాలు అనే పుస్తకాలను మీడియాహౌస్ పబ్లికేషన్స్ (ప్రచురించింది.

ఇప్పుడు మీ చేతుల్లో ఉన్న ఈ పుస్తకం జర్నలిస్టులకు, సాహితీ మిత్రులకు అత్యంత ఉపయుక్త ప్రామాణిక గ్రంథం.



భాషా సాహిత్యాల పరిణామాలు వెలుగు నీడల తెలుగు విశేషాలు అనుభవాలతో విరిసిన అక్షర సుమాలు విలక్షణ (గంథాలపై విశిష్ట సమీక్షణలు తేనెతేట మాటలతో ఇవిగో... చెలుగు సంగతులు

PUBLICATIONS